cantu Historico. Ac Demosthenes, artis sua princeps, Thucydidis volumen octies descripsiffe, totumá fere edidiciffe le-Quam verò antiquitas studioso Iuris necessaria Historia lit, de conuper à Clarissimo Viro, Domino Doctore Petro Iuriscon VVesenbecio, quem honoris caussa nomino, in promotione sulto. quing Dectorum Iuris granissime dictum est. Ex quibus omnibus statuere licet, Chronici Carionis PHILIPPICI notitiam ad futuros Theologos, gubernatores, oratores & iureconsultos maxime pertinere, Dt ex eo pectus suum multiplici eruditione compleant. Qui vero tanquam gurgites atq belluones, nati abdomini, non gloria, istud ipsum negligunt & contemnunt, nibilo melius, quam pecudes, rerum initia retro numerare possunt : & borum vita Dei pariter , bominuma contemptrix est. Atq hac fere funt, Magnifice Domine Rector: Illustris Comes: Reverendi & Clarisimi Viri,cum corona iunenum nobilissima, que in gratiam auditorij de mas onitudine rerum divinarum, humanarumá in Chronico Carionis PHILIPPICO, in medium adferre Dolebam, Nam qua de charactere, forma Operis, & ornamentis cateris restant, ea posterius, Deo volente, orationibus fingulis perfequemur.

DIXL

Ampilian men à Daines qui feat action et terran

## DE POLYGAMIA

IN QVA ET OCHINI

APOSTATÆ PRO POLYGA-

MIA, ET MONTANISTARVM AC aliorum aduersus repetitas nuptias argumenta resutantur addito veterum Canonum & quarundam Ciuilium legum ad normam Verbi diuini examine.

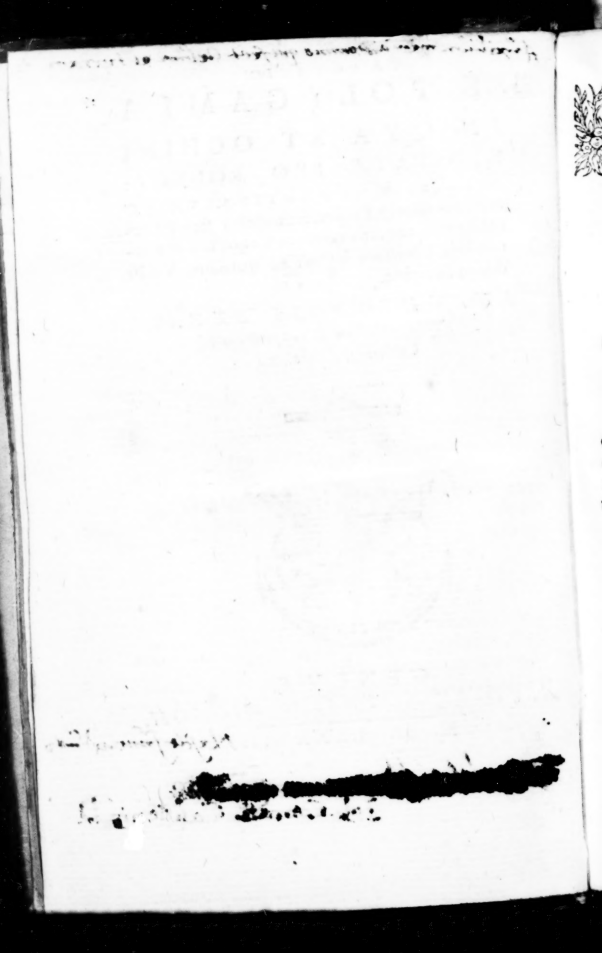
EX THEODORI BEZAE.
Vezelii prelectionibus in priorem ad
Corinthios Epistolam.



APVD EVSTATHIVM VIGNON.

M. D. LXXXVII. Nefter francia Vista

Job. Constant Can Benia D.





# DE POLYGAMIA ET DIVOR-

TIIS.

V A s quæstiones explicare nunc costitui, quarum vna de Polygamia, altera de Diuortiis agam: ita tamen vt multas præterea cotrouersias, in causis matrimonialibus, quas vocant, occurrentes, decidam, quantum quidem meæ, idest, Theologicæ professionis ratio patietur. Primum igitur de Polygamia quæratur.

#### DE POLYGAMIA.

Polygamiam voco coniugij multiplica- Polygationem, cuius dux funt species. Aut enim mia quid, vno codémque tempore plures vxotes duius specuntur, aut soluto matrimonio alia vxor du cies. citur: de quibus speciebus sigillatim dicam.

Priorem ergo Polygamix speciem nego

a. 1].

Primum.

vnquam in foro conscientia, vt loquuntur, licuisse vel licere. Contrarium nemo vnquam callidiùs vel impudentiùs defendit quam impurus ille apostata Bernardinus Ochinus, quibusdam dialogis à bono illo viro Sebastiano Castellione Latine conuersis, quibus primum respondebo: deinde, refutatis corum argumentis, veram fententiam confirmabo.

Hæcsunt igitur ipsorum pro polygamię Argumeta

pro poly- prioris defensione argumenta.

Primum proferunt exempla multorum gamia fpe cie priore, sanctorum Patrum, qui quum plures vxovna cũ refutationi res habuerint, nusquam tamen legutur hoc nomine reprehensi. Respondeo nec multi-Responst tudine peccatium excusari posse peccatum coram Deo, nec vllo temporis spatio posse contra Dei verbu præscribi. Talem autem ab initio fuiffe Dei institutionem , vt vnus duntaxat cum vna legitimè consuesceret, 2 suo loco ostendemus. Deinde, si vnquam licuit polygamia, licuit certè mundi initio, quu tunc necesse etiam fuerit (quod alioqui naturę honestati magis repugnat quam polygamia) sororem à fratre duci : nec tamen ante'Lamechum quenquam legimus plures fimul vxores duxisse, ex quo satis intelligi-

tur polygamiam ficut & reliquas corruptelas paulatim obtinuisse.

Excipit Ochinus etiam si non legamus Obiect.z. quen-

quequam ante Lamechum fuisse πολύς αμον, tamen, quum Moses singularia illa omnia non recensuerit, non consequi polygamiam à Lamecho copisse. Nam etiam, inquit, simili ratione efficeretur Cainum Gen.4-17. suscepisse vnicum tantum filium: & eius 18. quoque posteros, quorum singulares duntaxat proles Moses recenset, quum tamen Cainum dicat ciuitatem condidisse. Res-Respossa. pondeo quòd Moses vnicum tantum Caini filium recenseat, quanuis plures sustalerit, causam esse manifestam : quoniam videlicet, non est ei propositum damnatæ illius familiæ fingulas genealogias texere, sed tantum recensere continuam Patrum feriem ad diluuium, quos electæ vni fami. liæ Seth opponit. Doceat autem nos Ochinus si ante Lamechum vsitata fuit polygamia, quorsum Moses hoc expresse notarit in Lamecho.

Obiicit rursum Ochinus illam Lamechi Obiect. 2, polygamiam Deo non displicuisse, quum ex illa nasci voluerit ingeniosissimos filios, & vtilium artium inuentores. Respondeo Responsa absurdissimam esse hanc consequutionem. Dona enim illa, quæ siliis Lamechi Deus tribuit, sunt ex eorum genere, quæ pro singulari sua bonitate ipsis etiam impiis liberaliter communicat. Deinde vt demus Deo gratos suisse liberos ex illa polygamia sus-

ceptos, non tamen consequetur polygamiam Deo placuisse, nisi forte placet simili argumento colligere placuisse Deo scortationem Gileadi, quod ex meretrice suftulerit Iephtam, cuius fides ac aliæ multe vir-

tutes infignes celebrantur.

Cæterum etiam si Patres non legamus de polygamia fuisse reprehesos, illos tamen idcirco rectè fecisse non consequitur. Nam ne Iacobi quidem incestum, vt qui duas fimul forores duxerit, reprehensum legimus:neque filiarum Lothi, cum patre concubitum: neque iniquissimum illud Dauidis pro Siba iudicium cotra Miphiboseth, neque alia etiam multa. Habuerunt Patres verbu Dei, habuerunt legem naturæ quantumuis corrupta, à qua oportuit conscientiam ipforum redargni.

Concedo tamen multa effe quæ culpam Patrum eleuent, ne quis illos existimet à nobis inter impuros illos scortatores vel r adulteros numerari. Primum enim, tollen-Patru po- dæ potius prolis, quam turpis libidinis cxplendæ gratia, polygamos fuisse plerosque fatis constat: quanuis homines etiam nonnullos hac in re fuisse minime sit diffitendum, vt ex ipfius Iacobi Rachelem præLia diligéris, & Dauidis no vna historia liquet. Solomonem autem & plerosq; ipsius successores no est quòd à magna incontinentia

cxcu-

lygamia quatenus tolerabi

excusemus, Deinde quanuis exempla ma- 2 iorum non efficiant, quominus peccata fint peccata, tamen leuior est corum culpa qui peccant eorum hominum exemplis, quos alioqui sanctos & honestos suisse constat, quam qui primi aliquid audent ambigente conscientia. Iudicandi enim funt illi iudicij potius errore quam aperta improbitate vel de industria peccare : prefertim quoties exemplorum multitudo effecit, vt peccatum quandam rei indifferentis velu i speciem induerit, sicut in polygamia factum est. Præterea non inuitus agnosco Deum in politia Israelis, atque a-3 deò in illis populi fui primis au coribus,ad polygamiam veluti conniuere pro sua clementia voluisse, non modò ea ratione qua libellum Diuortij permisit ( quem tamen nunquam simpliciter probauit ) sed etiam vt præstandæ suæ sidei de innumerabili multitudine ex paucissimis oritura, quendam aditum hoc etiam modo fibi patefaceret. Etsi autem bene vsus est eo Patrum facto Dominus, non consequitur tamen nullum in ea re fuisse peccatum, in qua Patres à Dei verbo deflexerunt. Sie delegit 1, Sam 12. fibi Solomonem Dominus, nec tamen 10. probauit Dauidis cum Solomonis matre coniugium, vipote quod disertè reprehendat : cuiusmodi multa exepla proferre a. 1111.

n

1

e

-

2

t.

a

Obiectio. ex Sacris historiis possemus. Hi: verò si quis roget, quid igitur sentiam his Patribus factum effe quos in illa polygamia perseueras deo, quòd perseuerarint, & eius fortasse il-

fe, nec tamen ponituiffe legamus : respon-Lesposio. los non poenituerit, idcirco factum quod hoc fuum peccatum non fatis intelligerent, ob eas quas diximus causas. Nego tamen hoc illorum factum venia non indiguiffe. Etsi autem ad misericordiam requiritur pænitentia, tamen non necesse est sin gulorum peccatorum expresse nos ponite re. Quam multa enim non recte fiunt, quæ tamen scelerate non agimus, sed duntavat non fatis erudita conscientia ? & quam multa funt, quorum obliuiscimur? Quum autem Patres illi sese in omnibus vitæ suæ partibus miserrimos esfe peccatores etiam atque etiam agnouerint, non dubium est quin hæc illorum pænitentia, & fides in venturum Christu, ipsos seruauerit. Denique etiá si Patres expressis verbis non fuerunt à Deo de polygamia reprehensi, dico tamen variis & acribus pœnis fatis apertè fuisse demonstratum quantopere illam im probaret. Hinc illa Saræ & Agaris contentio, quam non tantum eiectio matris, sed etia Ismaelis exhæreditatio consequuta eft. Hinc Liæ & Rachelis rixæ & æmula-

Gen 16.

Gen.30. tiones, itémque Annæ & Phenennæ:idque ctiam

ctiam ex tragicis multis familiæ Davidis 1. Sam. 1.

sceleribus, & multorum Regum Iuda tri-

stissimis exemplis liquet.

Obiicit tamen Ochinus dissid ia etiam obied. 2, fuisse inter Esau & Iacob , & frequentissime, testibus quoque Comicis, lites inter focros & nurus excriri, nec propterea tamen damnari wodurenian neque affinitatem que matrimonio contrahitur. Response Ego verò minime inficior quin hoc verum fit. Dico tamen huiufnodi lites, ex sola hominum improbitate, non autem exre ipfa, exoriri, vt in polygamia acci- Gen. 26.35 dit. Neque enim Cain odit Abelem, ne- & 27.42. que Esau Iacobum aliam ob causam, quam quòd ipfi peruersi & improbi esent, adeò vt suos etiam patres despicerent, Æmulatio autem inter illas mulieres ex eo ipfo orta est, quòd vna alteram corrivalem pati non poffet.

Alterum Ochini argumentum est, Quòd secudum.

nulla expressa lege polygamia prohibea- Responsatur. Ego verò respondeo non esse scriptas leges de rebus omnibus, quòd ipsi etiam Iurisconsulti minimè dissimulant, Relinquunt enim multa Legislatores omnes que ex consequenti vellicere vel non licere sacilè iudicatur. Id autem vel maxime apparet ex primi ante diluuium seculi & proximorum temporum historia. Neque enim

potius quam ab alio vllo Legislatore pofitis regebantur) scriptam aliam legem in-

Gen 9.5. uenimus quam de homicidio: & tamen Iu-Gen 28.34 da nurum suam Thamaram (quam adulteram esse suspicabatur, quoniam videlicet

postremum suum filium ei desponderat) 2 flammis adiudicat. Porrò que ratio damnat adulterium cum muliere foluta, damnat multò magis polygamiam. Præterquam enim quod Deus vagas libidines prohibet, peculiarem rationem esse oportet, cur grauiùs peccet , qui quum sit alterius maritus rem habet cum foluta, quam qui folutus cum foluta scortatur. Ratio autem hæceft, quoniam ille non in sele tantum, fed in suametiam yxorem peccat, hic verò non item. Et rursus ille ideo in vxorem suam peccare dicitur, quoniam corpus suum quod vxori mancipauit, scorto iure tradere non potest. Sic autem argumentor à comparatis. Si peccat maritus, qui absque commercij diuturnioris spe aut voluntate cum foluta coit, multo magis peccat qui fidem vxori datam violans, alteri sese perpetua consuetudinis vitæ obligatione tradit, vt fit in polygamia. Itaque naturæ lex adulteria & furta suiipsius prohibens, polygamiam quoque euertit. Sed & ipsa ordinatio coniugij à Deo perscripta pta polygamiam prohibet à consequenti. Nam qui funt caro vna, tunc vna effe definunt , quum altera pars cum tertia quapiam carne vnum fit , quæ non eft vtriufque il ius communis. Vxorem autem fuam Superinductam priori, certum eft fieri vnam carnem cum marito duntaxat, non autem cum priore vxore : ex quo efficitur istiusmodi maritum, dum sit vna caro cum superinducta, desinere vnam esse carnem cum priore, aut certè veluti in duas partes discerpi, vt neutra totum habeat, sed tantùm dimidium. Quid igitur Ilis fieret, qui plures etiam vxores duabus haberent?quotam illi fui partem primæ vxeri relinquerent?

Aliud Ochini argumentum huiusmodi Tertium.
est. Dicit Dominus Dauidi per Prophetam Natham, Dedi tibi domum domini
tui, & vxores domini tui in sinum tuum. Respossa,
Dauid ergo videtut auctore Domino plures habuisse vxores. Respondeo nusquam
legi Dauidem accepisse sibi vxores ex
iis quæ Saulis suerant. Quod enim diuinant Rabbini intelligi hoc loco Æglam
& Rispam, quæ primum Saulis, deinde
Dauidis vxores suerint, commentitium
est. Nusquam enim dicitur Ægla Saulis
vxor, & Rispa quidem narratur suisse Saulis concubina, nusquam verò Dauidi nu- 2

pfiffe. Deinde fi valeret Ochini argumentum, profecto non tantum Polygamiam, sed etiam incestus probaret : si quidem confanguinei vxoris, eodem gradu iungantur viro, quo ipsi vxori. Itaque non magis licuit Dauidi ducere vxoris suæ Michol nouercas, quam fuam ipfius nouercam. Ex hoc autem vtroque responso efficitur, quanuis locutio illa, IN SINVM TVVM propriè & vsitate de coniugiis dicatur, illo tamen loco potestatem tantum & imperium declarare, ficut etiam interdum Latini scriptores hac loquedi formula vtuntur: acsidiceret Dominus, Tradidi tibi omnes domini tui facultates, ne exceptis quidem eius vxoribus, vt eas in manu & potestate haberes ac si tuæ ipsius vxores effent.

Quartum. Deut.21.15

Quarto loco fic colligit Ochinus : Cauetur in Lege, vt fi cui duæ fuerint vxores, vna quidem dilecta, altera exofa: & exofæ natus fuerit primogenitus, non possit pater filium dilectæ primogenitum anteponere exofz filio. Atqui fieri potest vt illa exofa quæ prior liberos fustulit, posterior tamen nupferit : ex quo efficitur vtriusque matrimonij liberos pariter legitimos esle, Resposso, ac proinde posterius matrimonium non minus approbari quam prius. Respondeo vt fupra, Deum tolerasse in populo suo po-

Quintum.

lygamiam, (quanuis eam nunquam approbarit tanquam legi suæ consentaneam) ideóque in parentum successionibus meritò habitos suisse legitimos, etiam qui ex secundis aut tertiis aut aliis deinceps vxoribus nati essent. Sed quid hoc ad conscientiæ forum?

Quintum Ochini argumetum sic habet. Deut. 25.5.

Inbetur in lege frater excitare fratris sine sobole defunctisemen, nec additur exceptio, nistiam antea vxorem habuerit, adeò vt hac lege polygamia etiam præcipi videatur. Respondeo exceptionem illam per se satis intelligi, quia probabile non est voluisse Dominum vt quispiam suum ipsius semen, atque adeò vxorem suam negligens, alienum semen excitaret, sed voluisse tantum fratrem in demortui locum substitui. Id autem maniseste indicant verba legis si simul habitaverint frattes: quibus verbis eos excipi apparet qui vxorem, ae proinde familias seorsim

Nam alioqui non modò simpliciter prohibetur, sed etiam damnatur vt incestuofum eiusmodi coniugium. Itaque hæc O-16. chini conclusio si sirma suerit, ad incestum non minùs quam polygamiam proban-

distinctas habebant. Quid si præterea excipiam quod verum est, specialem at, que extraordinariam esse hanc speciem? dam valuerit.

Sextum. 1. Tim.3.

Sextò fic argumentatur Ochinus: Vult Apostolus Episcopum esse vnius vxoris virum, ex quo liquet aliquos tum fuisse in Ecclesia polygamos, quos tamen Apo-Resposso. Stolus non arcet ab Ecclesia, sed duntaxat ab Episcopatu. Mihi verò dubium non est quin multi eo tempore polygami in Ecclesia fuerint, tum ex Iudæis, tum ex Gentibus, quanuis rara semper fuerint in Occidente polygamiæ iftiusmodi exempla: sed qui iam tum essent polygami quum Christo nomen darent, quos tamen an Ecclesia non abiectis posterioribus vxo. ribus temere admiserit, nolim sane affirmare. Verum vt cos fuisse toleratos demus, hactenus saltem vt inuitas vxores dimittere non cogerentur, noluit tamen Apostolus ex istorum numero deligi qui ministerio Verbi fungerentur, nimirum quòd infamis etiam in illis effet polygamia, ministros autem esse oporteat , quoad eius fieri potest, avenilimites: nedum vt hinc efficiatur quod vult Ochinus. Nam quod ad eos attinet qui quum Christianos se profiterentur, vna vxore contenti non erant,

> quid de iis censuerit vetus Ecclesia vel ex eo liquet quòd Clerici istiusmodi nuptiis interesse prohibeantur, quibus etiam

> > non

non benedicebatur, sicut suo loco decla-

Repulsus autem à verbo Dei Ochinus Septimu. ad istas rationes confugit. Si concederetur, inquit, polygamia, non ita crebra essent dinortia. Id ego verò prorsus inficior. Diuidit enim polygamia mutuum coniugum amorem, quem singulares nuptie inter honestos quidem coniuges, fouent.

At enim, inquit rursus Ochinus, nume- Octauum. rosior esset generis humani multiplicatio. Respondeo, quærendam esse prolem legi- Resposso-timis modis: nec mala esse nobis facienda,

vt bona eueniant.

Excipit ille, admissos tamen olim fuisse Nonum. polygamos ad baptismum, quod fieri non debuit si scortatores vel adulteri habiti es- Resposso. sent. Respondeo eiusmodi polygamos etsi non probaretur corum factum, minime tamen inter scortatores vel adulteros fuisse numeratos. Plurimum enim interest inter scortatorem vel adulterum qui non nisi cotra conscientiam peccat, & eum qui aliorum exemplum sequutus, plures alioqui honestas vxores prius duxerit quam se in ea re peccare intelligeret. Demus auté Ecclesiam ad tempus tolerasse quod insectum reddi non potuit, nisi pars vtraque vltrò consentiret, an propterea polygamiam licuisse consequetur?

#### 16 TRACTATIO DE

Decimum Pergit tamen Ochinus, & hoc quoque argumentum torquet, Vxorem, inquit, habere non est repugnans rationibus ad salutem necessariis. Ergo neque vxores habere repugnat regno Dei, ad Responsi quod admissi sunt Abrahamus, Iacobus, Dauid, & alij multi polygami. Excipio quanuis regnum Dei non sit positum vel in coniugio vel in calibatu, nihilhominus tamen abuti nos posse rebus quantumuis per le indifferentibus. Sit ergo per le adiágopor coniugium. Manendum est tamen in Dei verbo, quod iubet vt vni vna coniungatur. Deinde quid absurdius dici potest, quam licere cuipiam centies aut millies bi bere, quonia intra modum licet bibere, & neque in esca neque in potu regnum Dei confistit? Præterea, vt concedam in coniugio non esse positum regnum Dei, at cer tè in eo positum est, vt Dei mandatis obsequamur, in quibus etiam multa de coniugio præcipiuntur. Et nemini dubium effe potest quin polygamum plures curæ necel fariò velut in varias partes distraham, quod ipsi etiam monogamo vsu venire testatur Apostolus.

Vndecimum. Quid amplius? non est, inquit Ochinus, res monstrosa ut vnicum caput habeat mul ta membra: sed illud planè monstrosum est, vt vnum membrum habeat multa ca-

pita

pita. Itaque vt in mulieribus improbetur,in viris tamen probanda est polygamia. Re-Resposso. spodeo hanc demum esse naturalem ac mini mè monstrosam corporis structuram, quæ or dini & numero à Deo opifice constituto re-Spondeat. Itaque non minus esset ace pion vni capiti duos nasos, quam vni naso tribui duo capita, quoniam videlicet fingulis capitibus fingulos nasos attribuit Dominus. Inepta est igitur illa Ochini conclusio, nisi fortè probarit, ficut multis membris vnum caput imposuit Dominus, sic etiam vni marito plu res vxores affignaffe.

Dicit præterea Ochinus multos Patres sic Duodeckloqui de polygamia, vt eam simpliciter non condemnent. Sed quos patres citat? Leonem Resposso. quintum, Gregorium secundum & tertium, Romanos pontifices. Deinde fit hoc in genere responsum, examinanda esse scripta patrú ad Verbi diuini normam, quod Augustinus expresse monet inter ceteros, & aduersus Pe.

lagianos scribens factitanit.

At enim, inquit, miris laudibus effert Am Decima brofius Valetinianum, qui quum duas vno Nicephot. tempore vxores habuerit, atque adeò legem lib.i.cap. vtid liceret tulerit, nusquam tamen legitur 33. hoc nomine vel ab Ambrosio, acerrimo alioqui disciplinæ Christianæ vindice, vel à quoquam alio reprehensus. Idem quoque de Ca rolo magno & aliis nonnullis Imperatoribus ac Galliarum regibus scribitur. Respondeo infirmissimum esse istud argumentum. Resposso.

Notum enim est quam licentiosi fint interdum in nonnullis Principes alioqui pij & religiofi:neque perscripta funt singula Episcoporum dicta vel facta. Quòd si huc deueniendum effet yt probaretur quicquid non fuit in principibus expresse reprehensum, quid obstat quominus baptismi ad extremam vique ætatem dilationem probemus, Constantini magni exemplo, in quo tamen Imperatore laudando Græci etiam optimi Episcopi modum tenere non potuernt? Sed quod Ecclefie veteris de polygamia iudicium fuerit, ex veteribus Canonibus petendum est, qui digamis benedici prohibent : nec placuisse illam Valentiniani legem satis ex eo constat, quòd vnà cum ipso est sublata, sicut nemo est olim inuentus qui illam Antiochi de noverca du-

Demetrio cenda, & alteram Claudij de fratris filia pa-Sucton. in

truo collocanda sequeretur.

Claudio. Argumen ta contra priore polygamix speciem. Primum.

Et hactenus quidem Ochino cæterisque polygamiæ defensoribus sit responsum. Dein ceps autem folidis firmisque argumentis illam oppugnabo, primum quidem petitis à triplici coniugij fine. Nam quod ad prolis propagationem attinet, quamuis in speciem videatur quifpiam plures liberos ex pluribus vxoribus quam ex vna tollere posse, certum est tamen non posse fieri vt pluribus vxoribus vnus vir debitum foluat, quin eius corpus mirum in modum exhauriatur & infigniter lædatur. Quales ergo liberos polygamus iste fuscipiet?vt interea turpissima & nefaria plurim2

rima prætermittam. Jam verò fi communem vira societatem spectemus, quis non videt negligi'quod à multis curatur? Omitto infiniras rixas, quas ex æmulatione oriri necesse est, adeò vt nulla penè vitæ societas, nulla trãquillitas sit in polygamia, sicut non tantùm ex Abrahami & lacobi historia liquet, veruetiam ex co ipfo quod de impuro illo Mahumete referunt, quem affirmant in vxoris fuæ odium polygamiam sanxisse. Denique quum ideirco etiam ordinatum sit à Deo matrimonium, vt aduerfus scortationem remedium esset, tantum abest vt polygamia scortationem tollat, vt etiam castos alioqui & pudicos homines ad immoderatam libidinem accendat, sicut copia cibi gulosos, & copia vini ebriosos facit.

ę

1-

m

d

m

u-

a-

me

ein

is à

olis

em

bus

ori-

pus

iter

iste

plu-

rima

Illiipsi certe damnant polygamiam, qui secuduse. illam vsurpabant, quod videre est in Labane Iacobi socero. Cur.n. obtestatur Iacobu, ne fuis filiabus alias vxores superinducat, nisi o iniuria illis hoc modo factu iri existimabat? Tertium

Sed & Romani Imperatores & quidem nonnulli inter eos acerrimi Christianæ reli 1.2. C. da gionis hostes, veluti Diocletianus & Maxi- incest. & inut. riopa mianus, polygamiam his verbis damnat, Ne- Li D. de minem(aiunt)qui sub ditione sit Romani no iis qui not in fa. minis, binas vxores habere posse vulgo pa leum qui tet, quu etia in edicto Pretoris huiusmodi viri C. ad leg. infamia notati fint. Extat & alie eiufmodi fan dult ctiones, adeò quide vt Arcadius & Honorius Inemo C. be ludzis quidem polygamiam concedant. Obuccio

b. 11.

Excipit tamen Ochinus, nec Prætores nec Imperatores illos simpliciter prohibere plures vxores, quum permittant concubinas: sed hoc tantum velle vt vnica sit matersamilias. Respondeo, nos quoque non niti istius modi constitution bus Imperatorum prophanorum, neque prætorum Romanorum edictis: sed hoc tamen maximè pro nobis sacere, vt ostedamus polygamia nihil aliud esse quam vagæ libidinis ipsi naturæ honestati repugnatis velamentum, quòd homines, sola præcunte naturæ luce, illam vt insamem damnandam essecognouerint, quanuis humanum

quiddam paffi, concubinas tolerarint.

Quartum Canon. Apostol. 17 Neocal.3.

Lefpons

Sed à legibus penitus humanis, agè ad sacros Canonas progrediamur, quos tamenvtinam patribus ad vnicum Dei verbum exigere placuisset. Ij certe digamos, id est, vt ipsi loquitur, res sur ral pour o vum na revolas, sine where so response o vum inflortas arcent ab Ecclesiae benedictione, & durissimis on rusions multat. Sed excipit Ochinus, Canonas tamen illos vetustiores & puriores simpliciter non pro-

hibere nec dissoluere digamia. Respondeo Resposso. veteres Canonas ne de incestis quidem nuptiis dirimendis agere: tum quia civilis erat Magistratus munus sub Imperio Romano leges ferre de divortiis, tum verò multò magis, quia verbum Dei & iudicium Ecclesia

penitentiam infligentis, sufficiebat admonendis einsmodi polygamis, viab illicito cocubitu abstinerent, quum nulla sit peniten

tia

tia corum qui in peccatis perseuerant.

Præterea rem alienam nemo inuito Do- Quintum. mino potest bona conscientia alteri donare. Virautem no habet in potestate suum corpus. Ergo illud alteri manciparenon poteff, cuius viu ne ad tepus quidem alter alte- Obietie rum fraudare potest. Sed excipit Ochinus pos fe virum cum priore vxore contrahentem, hanc adiicere conditionem, vt aliam superinducere sibi liceat, & posse quoque priorem vxorem iuri suo renutiare, vt altera possit ex eius cosensu superinduci, sicut Sara sua Agarem Abrahamo, Lia & Rachel fuas ancillas lac bo subdiderunt. Ego vero respondeo Resposso hanc effe conjugij naturam vt includatur pa ctum de individua vitæ consuetudine, & mu tuò sese in solidum alter alteri vtendum tradat.Itaque fi addatur illa exceptio, coningiú non erit, nec duo fient vna caro, siquidem ter tiæ locus relinquitur. Deinde, iuri quidem suo quispiam renuntiare potest, at non alieno. Coniugij autem vinculum non aftringitur vno contrahentium consensu, sed multo magis ipsius Dei vtruque coiungentis autho ritate: cui pihil detrahere potest mutata contrahentium vuluntas, quum dicat Christus, Quod Deus coniunxit, homo non separet. Przterea, quum iuri suo quispiam renuntiat, diligenter considerandum est, quousque ius illud protendatur. In coniugio autem, alter alterius corpus sic possidet, vt co quidem vti possit, ad alium verò suo arbitratu illud trans b. 111.

æ

15

0

1-

at

10

iz

o-

cn

ia

sextum.

ferre non item, manéte nimiru penes Deum directo dominio, qui etiam vsum illius certis conditionibus definiit. Ex his autem etiam illud consequitur, Saræ itémque Liæ & Rachelis sactum culpa non carete, nec in exemplum trabi oportare.

plum trahi oportere.

Sed agè, expendamus primam matrimonij institutionem: & primum quidem observemus vnam cum vno à Domino copulari: & mox dicere Adamum. Hoc NVNC os EX ossibvs Meis. Deinde & illud quod sequitur, et adhaerebit vxori svam (non, vxoribvs svis:) & illud quoque, ervnt dvo (non, Plures) in carne vna: que omnia maniseste polygamiam e-uertunt. Itaque miris modis conatus est impurus Ochinus huc locum nobis extorquere. Nam (inquit) etiamsi Deus vnam cum vno

obligant absque expresso ipsius mandato: a-

lioqui, dicendum fuerit vtendum nobis esse vestibus pelliceis, quoniam eiusmodi veste Dominus Adamum & Euam induit: neque celebrandam nobis esse Cænam Dominis, nisi vespere, in aliquo cænaculo, inter duoi decim homines, panibus azymis, & Paschæse

Respos i. sto. Ego verò primum respondeo, nos hic non considerare simpliciter quòd vnus cum vna suerit à Deo consunctus, sed ea simul consungere quæ sequuntur, nempe et AD-HAEREBIT VXORI SVAE, ET ERVNT DVO IN CARNE VNA. Deinde di-

cohæç

11

-

ij

X

-

E

E

e.

0

11

1-

16

ie

i

)\_

îc

m

ul

)-

i-

Ç

co hae verba, ADHAEREBIT VXORI svae, significare expressum Dei mandatum: Stavero ERVNT DVO IN CARNE VNA, expressam Dei benedictionem continere, fed quæ ad duos tantum pertineat. Præterea quum hoc Dei factum fumimus pro certa omnis legitimi matrimonij norma, tres sequimur divinæ voluntatis interpretes om il exceptione maiores. Primum enim Ma Malach. > lachias propheta diferte hoc ipsum inculcat, 15 his verbis aduersus polygamos vtens, Nónne (inq it) vnum fecit? & tamen ei non deerat spiritus abundantia. Et cur vnum fecit? quærens semen Dei. Itaque ibi pronuntiat Dominus, tolerabilius peccare qui vxores priores abiiciunt, quam qui illis retentis alias superinducunt. Ipse autem Christus Filius Mat. 19.4. Dei de divortio disserens, quo negat matrimonium in foro conscientiæ vnquam fuisse dissolutum, Iudæos reuocat ad illud Dei factum taquam ad certam & inuariabilem ma trimonij regulam: & illa Mosis verba expen dit, MASCVLVM ET FOEMINAM (non FOEMINAS ) CREAVIT. Itidem Paulus al- 1. Cor.7.26 ludens proculdubiò ad illum Mosis locum, diserte scribit, Vnusquisque svam vxo-REM, & vnaquæque svvm virvm habeat. Postremò quod ad illam Ochini obiectione attinet de Cona Domini & vestibus pelliceis, concedo fingula Dei facta nos nec debere sequi per omnia, nec etiam posse si maxime velimus, quoniam non quicquid fe b. 1111.

cit, etiam faciendum præcepit. In præceptis autem Christi, cuiusmodi est illud, HOC FACITE, dico accidentarias circunstantias à reipsa esse distinguendas. Hoc autem vel illo tempore, loco, pane, numero Cænam celebrare, circunstantiæ sunt quæ necesfariò variantur:in quibus danda est duntaxat opera, ve rite & ordine omnia fiant, eo videlicet tempore, loco, pane, numero, qui maximè conueniant. Sed panem & vinum fume re & benedicere:panem frangere,dare accipere, manducare: vinum itidem cum benedictione tradere, accipere & bibere.illa demum sunt quibus costat sacramentalis actio, quæ proinde prætermitti nec poilunt, nec debent.

Sed rurfus ad illud, Adharebit vxori sua, respondet Ochinus, scriptum etiam esse, Diliges proximum tuŭ, ac proinde illis verbis no videri vxorum multitudinem prohiberi, nisi ex hoc etia colligamus vetari ne plures pro-

Resposso, ximos diligamus. Respondeo nos non simpli citer considerare verba illa, V xori sua, sed totam illam sententiam, Adharebit v xori sua, qua significatur peculiaris quædam coniunctio multo arctior, quàm vllum vel sanguinis vel vulgaris amicitiæ ac societatis vinculum:

Paulus, vt alter in alterum seipsum transserat,& alter cum altero totus cohæreat. Hoc autem sieri non posset, si pars vna mariti cum vna vxore, altera cum altera vxore cohæreret

quia

quia duæ vxores non possunt in solidu vnius mariti corpus possidere: quoniam realis, ip-siusque adeò, vt loquutur, facti est mutua ista corporum coniuctio. Aliud autem est dilectio proximi, quæ, quum in animo & voluntatis consensu tota posita sit, multitudine eorum quos amamus, non impeditur: imò quodammodo adaugetur.

Præterea ad illud, Erunt duo in carne vna, respondet Ochinus, Mosen particulam illam duo non expressisse. At ego respondeo blasphemam esse hanc Ochini exceptionem, vt-pote quæ adversus Christum ipsum torqueatur. Dico præterea hec verba vel Adami conzingio non convenire (quod est dictu absurdum) vel de duobus intelligenda esse, non de pluribus, (quanuis Moses duoru numeru non expresserit) quum tuc no extarent plures homines quàm illi duo, videlicet Adam? & Eua.

Sed vult Ochinus hanc esse illorum ver- obsett. A borum sententiam, vt vir iubeatur diligere vnamquanque vxorem suam, ac si eadem cum ipso caro idémque corpus esset. Ego verò cre Responsit dédum esse dico Christo non Ochino. Christus autem illam particula duo expendi iubet, ex qua colligit eum esse adulterum qui dimissa priore vxore, excepto adulterio, alteram ducat: quod quum ita sit, multò certè grauiùs peccare dicendus est qui plures simul vxores habet. Nego etiam hanc esse verborum Adami sententiam, quam Ochinus comminissettur, sed hanc potiùs, Deum sic benedice-

re duobus matrimonio iuctis, vt duo esse de finant, ficut ex verbis Moss ipse Christus colligit.

Rurfum obiicit Ochinus scriptum etiam Mat. 18.19. effe, Vbi duo consenserint super terram, nec tamen inde posse colligi non licere pluribus

Resposso. quam duobus consentire. Quasi verò dicamus vbicunque occurrit hæc particula duo, maiorem numerum excludi. Cur auté Christus co loco duorum vel trium meminerit, manifestum est, nempe non vt maiorem numerum excludat, sed vt ostendat se ne duorum quidem vel trium consensum ac fidem negligere, vt discat Ecclesia etiam ad summa paucitatem redacta, le Deo nihilominus curæesse, & minime irritas esse suas preces. Apud Mosen autem duos non plures conjungi, duobus non pluribus benedici, ne ipfe quidem Ochinus inficiari possit: & Christus hanc vult esse omnis legitimi coniugij normam.

Obielt.6.

Obiicit præterea idem Ochinus illud ex Ad. 4.32. Luca, Multitudinis credentium erat cor vnu & anima vna; ex quo colligit posse quem-Resposso piam cum pluribus vxoribus vnam carnem esse. Respodeo absurdissima hac esse, quum plurimum inter se differant animoru &corporum coniunctio. Iam enim antea diximus nihil impedire quominus voluntate & affectu cum multis cohæreamus, ita vt animus no distrahatur, sicut animus Ionathæ dicitur conglutinatus cum animo Dauidis quod ta-

men

men vix ac ne vix quidem fieri potest, si inter fe dissideat quos amamus: quo sensu Dominus dicit non posse nos duobus dominis seruire. Sed in corporum coniunctione, & vfu, qué vocant, reali, fieri non potest, ve vir cum priore vxore in folidum cohareat, si ad po-

fteriorem quampiam sese adiungat.

18

m

ec

us

a-

0.

1-

t,

1-

)-.

m

nã

1-

es.

1-

fe

us

r-

ex

ıū

1-

m

m

r-

us

e-

15

ur

a-

en

Denique fic excipit Ochinus, Si in fcor- obied.7 tatione duo fiunt vna caro, etiam fi scortator fit cum alia muliere matrimonio coiunctus: multò magis quispiam cu secunda vel tertia vxore (fic deinceps) fiet vna caro. Ego verò hocargumentum in ipsum Ochinum retorqueo. Concedo enim scortatorem cum scor- Resposse. to vnam carnem fieri: sed addo quod reticuit Ochinus, scortatorem quia cum scorto fit vna caro, definere effe vxoris f æ carné:quæ ea sa etia est eur propter adulterium potius quam propter idololatria (quod tamé scelus longe maximum est) divortium concedatur: quia nimiru potest aliquis esse idololatra, & tamen vxoris suæ caro: scorti autem & vxoris fuæ caro fimul effe nemo potest. Sic igitur ar gumentor: Si adulter definit effe vxoris fuæ caro, multò magis idem statuend m est de polygamo, quoniam videlicet adulterium committere non est coniunct u cum indiuiduæ vitæ pacto, ac proinde adulterium natura sui non tam repugnat matrimonio quam polygamia.

Postremo, pronuntiat Christus eu mce- septime. chari, qui dimissavxore sua (excepta nimirum

Nonumi.

In Androm. causa adulterij) aliam ducat. Atqui si plures simul vxores habere liceret, non committeret adulterium quisquam aliam ducendo, siue priorem repudiaret siue minus. Ergo

obiectio. prohibetur polygamia. Vult tamen Ochinus mochandi verbu nihil aliud declarare quam adulterij occasionem illi dimissa priori vxori

Mespons. præbere. Sed quis non positis Christo credat Mat. 5.32. vtrumque simul dicenti, nempe cum qui excepta causa adulterij vxorem dimittat, sacere vt illa mæchetur: quòd si præterea vxore duxerit, mæchari? Deinde quomodo illud

Marc 10.11 ita explicabit Ochinus quod elt apud Marcum, μοιχάται επ' αυτίω;

Denique verbo έχειν, & nomine id ιον in hac Apostolisententia έκας ος των έαυτε γυναϊκα έχε-τω, κ΄ έκας η τόν id ιον ανθρα, multitudo maritorum & vxorum tam aperte prohibetur, vt polygamiam, meo quidem iudicio, nemo ni si præfractus & impudenter contumax tueri possit.

Postremò considerent saltem isti polygamiæ desensores, quid de hac re sapientes homines iudicarint, ex istis Euripidis sentetiis,

oud's yas nan's

Δυοίν γυναικοίν άνδρ εν ήνίας έχειν, Αλλ' εἰς μίαν βλέποντες ἐυναίαν Κύπριν Στέργουσιν,ος ις μη κακῶς οἰκῶν θέλοι.

> Et rurlus, Oud' mot av Siduua Aexip i mantoa Sporti,

Oud' auginatopas x pous, Epir uly dixwr, Dusplifis te howas.

Cuiusmodi alias sententias multas alij ob-

Caterum & illud observandum est, hac specie polygamiæ comprehendi non eos tãtum qui pluribus fimul vxoribus vtuntur, sed etia qui vna aliam ob causam quam ob adulterium repudiata (qua de re fuo loco di- Mat. 19.9: cemus)aliam ducunt. Quum enim manifeste dicat Christus eiusmodi homines mæcharis constat prius vinculum in foro conscientio firmum permanere. Quod autem Pontifici) etiam ad nuda sponsalia hoc extendunt, hadenus verum est, vt polygamus censeatur qui vna sibi desponsa, neque legitime diremptis sponsalibus, aliam sibi despondet, aut etiam reipfa coniungit. Sponsalia enim verū esse coniugium (etsi non de facto, tamen de iure, vt vulgo loquuntur) vel ex co liquet Dent.22. quòd mulierem alicui desponsam violans, pu 33. nitur vt adulter, ex lege Domini : & libello Mattil, diuortij in sponsalibus quoque opus suisse colligi potest ex Iosephi & Mariz virginis historia

### DE ALTERA POLY

gamia.

teram polygamiæ Ipecie arni,cum re

LTERA polygamiz species est, guum quis soluto ri è matrimonio aliam ducit : quod nonulli in quigumenta bufuls fidelibus damnant, vt præ cæteris Ca-Terruilia thari & Montaniste, quorum facile prinfutatione, ceps fuit Tertullianus, vir alioqui maximus: nonnulli verò in Clero duntaxat, que vocat.

Nos autem è contrariò id omnibus Christianissemper bona conscientia licuisse ac licere constanter ex Dei verbo affirmamus. Ac primum quidem Tertulliani, deinde etiam caterorum argumenta sigilla im refutabimus, veram sententiam postea firmis rationibus

probaturi.

Primum.

Carnale quiddam est (inquit Tertullianus & pudori repugnans matrimonij repetitio: contrà verò spiritualius & divinius quiddam est,in vno matrimonio acquiescere, sicut Ecclesia vnum Deum pro marito suo credit &

Respos. 1. agnoscit. Respondeo honestas quoque & san ctasesse nuptias, sicut pronunciat Apostolus, absque vlla distinctione, sine prima sine repetitæ fuerint. Quòd si credendum est iis que de Iosepho Mariæ virginis marito plerique veteres tradunt, voluerit sanè Christus quanuis non ex secundis nuptiis(vt qui ne ex nuptiis quidem natus fit ) tamen in secundis nuptiis nasci, quod est magnum illarum or-

Heb.13,4. namentum.quum nunqua reprehendantur, imò generaliter, quemadmodu dixi, nuptiz

3.A

ve impollutæ & honoratæ commendentur. Deinde, vt hoc, quam illud per fe diuinius 3 esse vitæ genus Tertulliano cocedamus, quis tamen propterea illicitum esse dixerit, quod minus est spirituale? An enim, obsecro, quoniam excellentius est sermoni & precibus vacare in Ecclesia Dei, quam cerdonem esse vel negociatorem, ideirco istas artes vt illicitas & nefarias damnabimus? Quidautem initio Gen 210 dixit Dominus hac de re? Non est bonum (inquit)hominem folum effe,id eft (vt res ipfa oftendit)abíque vxoris adiutorio. Ifta verò folitudo an non etiam eos comprehendit, quorum vxores obierint? Quòd autem excipiunt nonnulli, dictum id esse ante peccatum, non modò pro illis non facit, verumetiam nostræ caulæ magnopere fauet. Nam si peccatum hane vitam plurimis maximisque difficultatibus & incommodis obnoxiam reddidit, eo sanè magis requiritur adiutorium, cuius opera commodius vitæ huius cursus conficiatur. Quid autem ad illud respondebit 6 Tertullianus, quòd non modò vtilem & iucundum facit legitimi matrimonij vsum, verum etiam plane necessarium? Incontinentiam dico & vstionem, cui remedium esse coniugium, ex Apostoli verbis manisettò li-1. Cor 7.23 quet.Est autem continentiæ donum non à na tura,neque à voluntate per se,sed à mera gratia:ac proinde non omnis incontinétia damdanda est, quum mihi quidem sit verisimile, etsi ante peccatum nulla fuit in mutuz coniunctionis appetitione aragia, tamen ne primos quidem illos nostros parentes, quum ad matrimonium essent divinitus vocati, continentiz perpetuz domum habuisse, cuius ni-

7 mirum nullus suisset vsus. Præterea si spiritualius est in vna acquiescere, quam matrimonium post vnam mortuam repetere, sanè multo magis etiam spirituale est ayauor manere quam wovoyawor effe. At fi damnande funt idcirco secundæ nuptiæ, cur non etiam pro-

pter ayaular poroyaula? Porrò ficut recurrente fame & sitistulti hominis fuerit repetitum cibi & potus vsum reprehendere, quia videlicet naturales non autem voluntarie sunt cibi & potus appetitiones, quas nisi moderatè faltem expleas, mortem consequi necesse sit: câdem certe ratione efficitur illos no minus infanire qui recurrente mutue coniunctionis cupiditate ( recurrit autem ad vstionem vsque, in iis omnibus qui donum continentiæ non habent) repetitionem matrimonii damnant, quum hæc quoque appetitio in fuo genere non minus fit naturalis quam fitis aut fames: & nisi vstioni tempestiuu remedium à Deo constitutum adhibeas, periculum multò maius, nempe amittendi regni cælorum, fu-Obiectio beatur. At enim (aiunt) ista matrimonij repe-

Responsit titio est magnæ incontinentie argumentum. Ego verò primum omnium dico id perpetuum non effe, quum qui plures vxores duxit, & multos annos postea calebs vixit, continentior meritò sit habendus, quam qui cum

vnà ad extremam víque senectutem fuit coniunctus. Sed vt ita effe demus, si nemo germanè Christianus est nisi qui continentia donum habet, sanè vercot ne non modò ad summam paucitatem redacta, sed etiam abolita iampridem fuerit Ecclesia. Imò vbi fuerit ante diluuium, & tot poft annis, Ecclefia? Et quo tandem iure Abraham, alioqui in Agare non omni culpa vacans, ducta post Saræ mor tem Cethura gloriosum illud Patris credentium nomen non amiserit? Est tamen, fateor, (quod & res ipfa conuincit) magna in hac humana imbecillitate aragia, atque etiam foeditas, sed quæ (quum in ipsa re non hæreat, & singulari Dei bonitate, qua legitimo coniugioab initio benedixit, excufetur) non impediat tum primarum, tum etiam deinceps repetitarum nuptiarum ayıasını, quas alioqui Spiritus sanctus nunquam præciperet.Deni-4 que quod affert Tertullianus de Ecclesia vni cum Deum sponsum agnoscente, Verè quidem, sed admodum imperite dicitur. Quum enim neque Christus sponsus, neque Ecclefia sponsa vnquam moriatur, mirum non est nullum hic locum repetitis nuptiis relinqui. Quorsum autem hæc ad huius vitæ imbecillitatem? Pertinent igitur ifta ad priorem polygamiæ speciem: isti verò posteriori de qua nunc disserimus, nullo modo conveniunt, quum in repetitis nuptiis, non minus quam in iis quæ primæ contrahuntur, vnus cu vna coniungatur, ac proinde Ecclesia cum Chric. j.

ò

-

10

t,

i-

m

fto spiritualis coniunctionis uus ip.or & in his 5 & in illis eluceat. Quid, quod vni Deo Eze-Ezech.23. chiel vxores duas vno etiam tempore, Oholam videlicet & Oholibam collocat? Quid, quod apud Paulum dicuntur fideles Christo non nisi priore marito mortuo ( peccato videlicet) nubere? Sed de his plura etiam deinceps.

Secudum. & deinceps.

1. Cor. 7.1. Pergit tamen Tertullianus, & inquit, Quum dicat Apostolus bonum esse homini mulierem non tangere, & nuptias non nisi penè inuitus concedat, idque ex humana æstimatione potius quam ex divina authoritate, postea quodammodo reuocans quod ex necessitate indulserat (quia videlicet melius, id est minus malum sit nubere quam vri) oportuerit autem nos tot seculis proficere: omnino putandum eft Spiritus sancti afflatu regi qui nunc arctius quiddam & perfectius à Christianis exigunt, quum necessitatem illam cessare iam oportuerit. Respondeo Bonum illic non opponi ei quod sit vitiosum & Dei voluntati repugnans. Nam fi ita effet,

> non modò repetitæ fed primæ etiam nuptiæ vel essent à diabolo (quod aperte falsum esse

Respos.i.

liquet vel ex eo quòd matrimonij prohibi-1.Tim.4.1. tionem Paulus vocat doctrinam damoniorum) vel ita essent deprauatæ vt à Spiritu sancto nunquam laudarentur. Bonum igitur non aliud apud Apostolum declarat quam id quod commodum est, & ad hanc vitam absque distractione transigendam accommodatum.

Dein-

0

n

t,

11

h

2-

a-

ex

S,

0-

0-

tu

IUS

il-

30-

80

et,

tiæ

effc

bi-

m)

cto

n 2-

di-

um.

ein-

Deinde ne hoc quidem respectu vniuersali-2 ter & fine exceptione intelligendum esse affirmo illud Apostoli dictum, ied eorum tantùm habita ratione, in quos collatum est cotinentiæ donum. Id autem ipse mox declarat, præcipiens vt propter scortationem vnus quifque(id eft quifquis vritur, quia cotinentiæ donum non habet)vxorem fuam habeat: nunquam id certe suasurus nedum præcepturus, fi mulierem attingere fiue primis fiue fecundis nupriis malum, hoe est vitiosum, & Dei voluntati repugnans effet, quum no fint facienda mala vt bona eueniant. Peruertit 3 etiam aliis multis modis eiusdem Apostoli sententiam Tertullianus. Verba enim illa, Velimomnes effe vt ego fum, non funt præcipientis sed optantis: idque non simpliciter (quid enim hoc aliud effet quam humani generis internecionem optare!) sed suorum temporum, atque adeò Ecclesiasticæ potius vocationis habita ratione. Illud autem x? supprojum non eò refertur quò putat Tertullianus, & alij post eum multi, sed ad illud potiùs quod proxime dixerat Apostolus, nempe vt vnufquifque vxorem fuam habcat. Id ergotestatur Apostolus interpretandum ex aquo & bono, siue quoad eius fieri oportere (ad scortationem nimirum fugiendam) videbitur, non quasi vnicuique sine exceptione id præcipiatur. nisi malimus affentiri auctori libri de bono viduitatis, qui inter Augustini opera repositus est. Arbitratur autem ipse C. 1].

hoc intelligendum, non de conjugio quod liberorum procreadorum causa copulatur, aut fide pudicitiæ coniugalis, & indiffolubili, quandiu ambo viuunt, matrimonij sacramen to(quæ omnia,inquit,bona funt) sed de illo immodico carnis vlu qui in coniugum infirmitate agnoscitur, & interuentu boni nuptialis ignoscitur, de quo ait Apostolus, Secundum veniam dico, non fecundum imperium.Illa verò verba, Ego dico, non Dominus, quum sic accipit Tertullianus ac si Paulus no divinitus sed humanitus hæc consuleret, à blasphemia non procul abest, & ne refutatio-6 ne quidem eget. Denique quod idem Tertul lianus dicit, oportuisse nos à temporibus Apostolorum proficere:recte quidem dicit, sed hunc profectum dico positum esse in rebus longe aliis, nempe in fructibus Spiritus qui in epistola ad Galatas commemorantur. Errat autem vehementer qui perfectius aut melius quicquam in Ecclesia vel præstari posse arbitratur, quam Apostoli mandarint. quod tamen de sui Montani paracleto misere fas-

Tertium.

Citat quoque Tertullianus locum illum Ioannis, Quisquis spem habet in eo sitam, ca-1. Pet.1.16. ftificat fefe, vt & ille caftus eft: & illum Petri, Resposs. Estote fancti, sicut & ille fanctus fuit , Christus videlicet in carne sua. Respondeo non omnia quæ fecit Christus:nobis ad imitationem proponi. Nam alioqui nobis esset omnibus ex virgine nascendum, idque in stabu-10,8

cinatus Tertullianus fomniat.

1-

It

1,

n

lo

r-

p-

e-

c-

u,

, à

0-

ul

A-

cd

us

in

rat

C-

11c

od

af-

ım ca-

ri,

ri-

on

10-

mou-

,80

lo, & quadraginta perpetuis diebus ieiunandum, & crux in carne verè ac reipsa subeunda: quæ omnia, vt & alia eiusmodi, quis ita insanit, vt à nobis exigat? Multa enim in Chri sto personalia fuerunt, id est ipsius persona ac muneris propria. Quòd autem Christus fuit prorfus an auss, si ad singulos Christianos pertineret, certè ne primæ quidem nuptiæ licerent, quas tamen Tertullianus iple concedit. Et quorsum ipse Christus testaretur non omnes posse hoe verbum capere? Locus autem ille Ioanis, de generali sanctimonia tum corporis tum animæ intelligendus est, quæ nili in matrimonio quoque vigeret siue primo fiue repetito, nulli certe pij coniugati effent. Denique locum Petri ex Mose desum-3 ptum non recte ad Christi carnem traducit Tertullianus, quu de purissima sanctissimáque ipfius Diuinitatis natura intelligatur, quamuis alioqui minimè negadum sit Christum, etiam secudum carnem, esse perfectum omnis puritatis exemplar.

Præterea, inquit ille, scribit Paulus Chri-Quartum. stum missum esse, vt in eo omnia recapitularentur, id est ad suum caput & initium reuocarentur. Initium verò eius modi suit vt Adamo vna vxor semel sucrit adiuncta. Et propheticè quoque tunc dictum est, Et erunt duo
in carne vna. Sic etiam Noe, alter humani generis parens, monogamus suit, & ipsius silij,
& præsantissimi quique Patrum, vt Ioseph,
Moses, Aaron, Iosue. Etsi autem digamus suit

C. 11].

Abraham, tamen quum ex fide iustificaretur, monogamus erat. Q tòd si digamia cius recipiamus, recipiamus etiam circuci one, quo-Respos.r. niam non antea fuit digamus. Ego verò respodeo verbum avanspanaious dainihil neque ad monogamiam neque ad repetit is nuptias per tinere, fed hue duntaxat vt fignificetur quum omnia priùs essent extra Christum dissipata, in eum postea fuisse recollecta, sicut docti in-2 terpretes explicant. Deinde & hoc dico, minime stabilienda esse dogmata ex particulaz ribus exemplis. Addo & illud, non minus multa,imò etiam plura reperiri posse exempla Patrum, iftis repugnantia. Sed & Abraha-

mum constat multo priùs digamum fuisse quam circuncifum, quum Ismaelem demum circunciderit, annum iam agetem decimumtertium. Denique si quid valerent hæc argumenta, torquenda essent aduersus priore polygamiz speciem, quia non minus est voius vkoris vir qui mortua vxore alteram ducit, quam qui in vna superstite acquiescit : nisi fortè somniemus contra Pauli doctrinam, & fensum ipsum communem,ne morte quidem matrimonium dissolui, qua de re mox Quintum. dicemus.

Respos.r.

Leuit.21.

At enim, inquit Tertullianus, Lex prohibet sacerdotes matrimoniu repetere : sumus autem omnes in Christo sacerdotes. Respondeo nusquam in Lege extare prohibitionem huiusmodi, sed hoc tantum przcipi summo facerdoti, vt no aliam quam virginem ducat,

ídque

-

ad

cr

m a,

n-

1-

aùs

n-

2-

Te

m

1-

u-

)-

us

t,

ifi

n,

i-

X

i-

115

1-

m

10

t,

IC

idq; mysterij causa, de quo alibi disseremus. 2
Deinde quo iure Tertullianus externum illud & carnale sacerdotium soli tribui Leui
peculiare, cum nostro spirituali & Christianis omnibus communi comparat?

Colligit idem præterea Noui Testamenti sextum. exempla,vt Zachariæ monogami, & Ioannis a) aus: Simeon etiam (inquit) non fuit digamus, Anna mansit vidua, folus ex Apostolis Petrus maritus legitur. His addit Eliam ayaμον, & Molen μενός αμον, quos potissimum trafformationis suæ testes Christus delegit. Postea colligit oportere Christianos istis præ- Resposa, stantissimis viris esse similes. Respondeo mul ta poni in huius enthymematis antecedente, 2 quæ si negentur, probari non possint. Deinde nego istiusmodi consequutionem, non modò quoniam existis particularibus constitui affirmans vniuersalis no potest (quum præsertim multò etiam plura proferri possint exempla in contrariam partem) veium etiam quia placuisse istos ob eam ipsam causam, quòd alij quidem monogami, alij verò essent ayauss, probindum fuerit, quod certe nunquam euincetur. Præterea fi qua pofita 3 esset præstantia, qualem isti imaginantur, tum in ayaula tum in μονογαμία, illa certe isti prestaret, ac proinde sicut ex de quias reprehenfione Tertullianus uovoy aviar fuam exornat, ita etiam excludendi effent wordyauor à

regno calorum, & in Marcionis castra trans-

sundum, vt solis ayaus locus relinqueretur:

c. iiij.

quod quàm absurdű sit, ne Tertullianus quidem ipse ignorasset, vtpote Marcionis hostis, nisi Montanus ipsum sascinasset.

cos. Oportet enim, inquit, nos fieri pueris similes: pueri verò de nuptiis non cogitant. At-

Pesposi. qui si hocita se habet, ne primæ quidem nupriæ licent. Quo verò respectu id postuler

Christus adeò quidem yt denuntiet nos alioqui in regnum cælorum nunquam ingressuros, nempe quod ad malitiam, non quod ad nuptias attinet, satis supérque constat.

Huc etiam idem detorquet aliud Christi

Ostauum

Matth. 10

bæ similes, quam vnam, inquit, nouit mascu
Resposso lus. Huius autem rei penes illarum reru scru
tatores sides esto. Illud certè cogitare debuit

Tertullianus similitudinem illam ab inso

Nonum.
Joh 4.18.

Tertullianus, similitudinem illam ab ipso
Christo restringi ad morum simplicitatem.
Magis illud vrget quod ex Ioanne citat,

nempe quòd Christus sextum illius Samari-Resposso. tane virum negauerit esse illius maritum. Sed in eo fallitur, quòd illam sextò nupsisse existimat, quum potius, quinto marito mortuo, scortari cœpisset, ac proinde à Christo non ve πολύχαμος, sed yt scortatrix reprehendatur.

Christus intersuit, id est quoties illas celebra
Resposso.
ri voluit. Quid si verò secundæ illæ erant nupriæ, quibus Christus intersuit? quod tamen
vt omittam, ne resutatione quidem eget hoc
argumentum.

Per-

d

1

d

1

Pergit autem, & inquit : Si non licet fepa- Vndeirare diuortio quos Deus coniunxit, non licebit etia coniungere matrimonio quos Deus separauit. Respondeo ne hoc quide nos age- Respesso. re.quod frustrà moliremur, nempe vt morte separatos rursum coniugamus. Sed nimirum aliò torquetur hæc sententia à Tertulliano sic colligente: Si non possunt homines efficere vt divortio disiungantur quos Deus matrimonij vinculo coniunxit: consequitur ne hoc quide posse, vt nouo matrimonio coniungatur secuda vxor cum eo qui primis nuptiis cum alia coniunctus, ab illa postca est se paratus. Affumitigitur Tertullianus duorum alterum in hoc argumeto: nepe aut ne morte quidem plane dissolui vinculum, quod plane repugnat Apostolo, liberam esse mulierem 1.Cor.7.39 pronuncianti post mariti mortem: aut istiusmodi separatione Dominu tacitè admonere superstitem persona ne de matrimonio deinceps cogitet: quod fi quis inficietur, vt ego fane inficior, qui tandem probabit Tertullianus? Vana est igitur tota hec collectio:neque fiad secundas aut viteriùs etiam repetitas nuptias veniatur, vel dirimitur quod Deus coniunxit (quum ipsemet per mortem interuenientem diremerit quod coniunxerat) vel coniungitur quod separauerat, quum de separata persona non agatur rursum cu cadem coniungenda à qua disiuncta fuit.

Addit prætereà: Si non licet repudiatæ ad Duodecialium virum trasire, consequitur repudiatam mum. teneri viro quanuis discordi & inimico. Hoc autem si verum est, multò sanè magis videtur teneri viro, à quo nullo ipsius vitio, sed Dominicæ legis euentu, id est sola mortis neces-

Repolio. sitate separata est. Respondeo hac etiam in re magnopere falli Tertullianu. Nam ve omittam quod modo dixi, pronutiari videlicet liberam vxorem post mariti mortem,vt nube-

re possit cui velit, Christus de diu rtio disserens causam adulterij diserte excepit. Atsi adulterio, (quod tamen per se mutuum corporum vfu m non to lit) vincolum matrimonij abrumpitur, id ipfum fane multo magis de morte dicendum effe nemo bene fanze

mentis ambiget.

Sed non licet, inquit, postulare ab Episcopo, quod ipse habere non potest: Episcopos autem oportet esse monogamos. Ego verò & illud & istud nego. Quid enim prohibet quominus ab aliquo postulem, quod ve ipse sibi non habeat, mihi tamen ab alio largiatur? Na alioqui certe virtus omnis eorum, que in Ecclesia dicuntur & fiunt, à ministris penderet, non ab eo qui ministrorum opera vtitur. 2 Deinde semel duntaxat contrahendi matrimonij necessitatem vel Episcopis vel aliis vllis Christianis à Domino simpliciter impositam fuisse prorsus nego.

Decimum

Sed aliud einsdem argumentum, quanuis non ita maniseste ab ipso expressum, audiamus. Oportet nos, vt bene quippia velimus, id demum velle quod Deus vult, & id nolle

quod Deus non vult. Deus autem vel maritum vxore, vel vxorem marito priuans videtur omnino superstiti parti indicere vt extra matrimonium viuat, ac proinde vt fit cælebs, & nolle vt ad matrimonium redeat cuius vin culum ipse abruperit. Ego verò illud quidem Resposso maxime concedo, sed hoc prorsus nego. Etsi enim certum est, qui nemo nisi volente Deo moriatur, quoties alter coniugum moritur, non placere Deo vt diuturnius fit illud matrimonium quod ipsemet morte diffoluit:no tamen inde recte concluditur partem fuperstitem ad cælibatum vocari, nisi simul habeat continentiæ donum.

re

t-

i-

e-

e-

fi

r-

)-

15

2

0-

05

8

bi

Vá

C-

et,

Ir.

1-

11-

0-

115

ia-

us,

lle od

Erimus, inquit rurfum ille, post mortem. quintum. Quod fi credimus resurrectionem mortuorum, vrique tenebimur cum quibus refurrecturi simus rationem de alterutro reddituri. Responsa Ego verò réfurrectionem mortuorum credo, nos autem proximis rationem reddituros nusquam lego, nec etiam credo, in hoc potius occupatus, quomodo ne Deus quidem ipse mecum intret in iudicium, ac me potius fua misericordia per gratuitam in Christo remis fionem peccatorum absoluat. Denique miror Tertulliano non venisse in mentem, hanc iplam questionem esse de qua rogatus à Sadduczis Dominus, Erratis, inquit, nescientes Scripturas.

Imò, excipit Tertullianus, si in illo quo neque nubent, neque nubentur, sed erut zqua- Obectio? les angelis, non ideo tenebimur coniugibus

defunctis, quia non crit restitutio coniugij: imò eò magis tenebimur, quia in meliorem statu destinamur, resurre cturi in spiritale cofortium, agnituri tam nofmetipfos quam no stros. Honoratior erit maritus, quo mundior factus erit. In vita æterna magis no separabit quos coniunxit Deus, qui in ista vita separari Responsio vetat. Hæc ille à Montani paracleto sascinatus, quæ ne refutatione quidem egent : tanti est momenti intra verbi Dei limites ita confiftere, veneque ad dextram neque ad finistram declines. Institutu est porrò matrimonium initiò, quòd bonum homini non effet solum esse: illic verò, id est in Dei gloria soli certè non erimus, nec eiusmodi adiutorio egebimus, quia Deus erit omnia in omnibus. Finis coniugij alter, est humani generis propagatio, cuius tum aduenerit terminus. Scortationi verò quærendum nullum erit ibi remedium vbi hæredes Dei & coheredes Chri sti erimus. Quorsum igitur ista noui paracle-

ti deliria? Quarundá Tertulliafutatio.

Hæc sunt præcipua Montanistarum aduer ni respon sus successive repetitas nuptias argumenta, fionum re studiosiùs etia, opinor, à Tertulliano quam ab ipso Montano explicata. Operæpretium autem me facturum putaui, fi in eorum gratiam ( qui lectione illius alioqui maximi, sed maximo cum iudicio audiendi viri delectantur) ea quoque adiicerem quibus contrariæ partis, id est orthodoxorum rationes aggrefsus est refutare.

Itaque

Itaque ad locum illum Pauli planu & pe-1.Cor.7.39 nitus perspicuum , Mulier iuntta est inquantum temporis viuit vir eius: si autem mortuus fuerit, libera est, cui vult nubat: tantum in Domino, ita respondet vt neget sic concedi licentiam secundi matrimonij post sidem Christo datam. Primum quoniam Paulus fibiipsi repugnaret. Si enim, inquit Tertullianus, fecundas nuptias remittit quæ ab initio non fuerint, quomodo affirmat omnia ad initiu recolligi in Christo? Si vult nos iterare coniugia, quomodo semé nostrum in Isaac semel marito auctore defendit? quomodo totum ordinem Ecclesiæ de monogamis disponit? Hæcille,cuius primum argumentum antea refutauimus. Alterum certe nullius est momenti. Nec enim Isac ideo proponitur noftri seminis auctor, quia semel maritus, sed quia promissionis filius:vt neque Abraham pater credentium, neque Iacob fortis luctator ideo grati Deo quoniam bimariti: sed quoniam vterqueDeo credidit. Tertium denique argumentum nihil mouere quequam debet, quum de iis demum monogamis agat Apostolus, qui veris polygamis, id est iis qui plures fimul vxores habuerint, opponuntur, vt suo loco pleni' demostrabimus, & no mo do Chrisostom, sed ipse quoq; Hieronym egregia illa ad Oceanú epist. interpretatur.

-

er

a,

m

d

æ

10

Secundo præfatus Tertullianus postolum hæc scripsisse nouæ adhuc Ecclesiæ qua acte pasceret, dicit hoc accipiendum de ea

muliere quæ fuerit in viduitate à fide deprehensa:id est, vt planiùs loquar, quæ non nis ia vidua ad Christianismum accesserit, cu ius nouus maritus (inquit) no deputabitur fecun dus, qui est à fide primus : sicut ante fidem soluto ab vxore no numerabitur post fidem secunda vxor que post fidem prima est, quoniam ipla vita nostra à fide censeatur. Sed quis ista violenter ac sophistice prorsus declamata fuiffe non videt? Cur enim ista planiùs non explicaret Apostolus, præsertim cum rudibus agens? Etfi autem meritò Corinthiis exprobrat Apostolus quod crasse adhuc errarent, tamen minime rudem fuisse ils.Cor. 1-5. lam Ecclesiam, satis apertè initio prioris Epi stolæ testatur, gratias agens Deo quod abundarent έν παντιλόγω κη γνώσει. Præterea quum hoc ipsum Romanis scribat quorum fidem magnificentissime prædicat, quorsum ista

Tertulliani effe gia? Denique quum inter infideles quoque fint nuptiæ, (nam alioqui no Cor.7.12 fuaderet fidelibus Paulus ve in eiusmodi contubernio manerent) certe secundus maritus semper secundus erit, quicquid garriat Mon tani paracletus.

Rom.1.8,

€ 7.2.

Item qui colligerent Orthodoxi, permit-4.Tim.5.1. ti reliquis iterationem matrimonijab Apostolo, eò quòd folos qui sunt in Clero adstrinxerit monogamiz iugo: Tertullianus primum respodet ideò potius omnibus prescribi monogamiam, quia Episcopis, & ideo Episcopis, quia omnib. Vnde enim (inquit) EpiEpiscopi & Clerus?nónne de omnibus? Hic verò rurfum manifetta est sophistice. Nam fi de omnibus eligi censet, qui ex ipso Ecclesiz corpore feligintur, recte loquitur, nec inde consequitur fingula Ecclesiæ membra iifdem legibus adstringi quibus Clerus adstrin gatur. Sin verò de omnibus ita interpretatur ach quiuis ex Ecclesia eligi possit, hoc quide posito consequetur illud quod colligit : sed quis tade id veru effe ipfi largietur? An enim quoniam ex fideliù turba deliguntur Episco. pi quales esse inbet Apostolus, ideò vnumquemque ex illa turba consequetur tale effe opertere vt ad Episcopatu sit idoneus, ac no potius ij demum ex tanto numero deligendi qui idonei comperientur? Deinde aliud op ponit, nempe fiverbailla V nius vxoris virum ad folos Episcopos referatur, idé quoque de cæteris quæ fequuntur virtutibus dicendum, quas tamen absurdum fuerit solis Episcopis tribuere. Respondeo, vanam eriam esse istius argumenti consequutionem. Quid enim pro hibet quominus Apostolus tum ea recensuerit quæ proprie in Episcopo requiruntur, tu etiam quæ habeat vel cum reliquis omnibus Christianis, vel cum aliquibus duntaxat communia, in quibus tamen ipfum præ cæteris oporteat eminere? Obsecro enim an hoc à quibuluis ad Baptismum accedentibus requirendum vel ipse Tertullianus cenfuiffet, vt effent averinna ?o.? an vt effent Sidax Emoi? Imò ne in Episcopis quide ipsis similiter

n

m

n

ta

1-

5

1-

us

n

t-

0-

us

ę-

co

it) piilla omnia requiri res ipsa clamat, quoniam alioqui dicendum fuerit qua ratione non est eligendus qui non sit temperans aut qui sit e-briosus, excludi quoque ana pare qui familia & liberis careat, quod vel cogirari nisi perab-sur de non potest

furde non potest.

Ad locum autem Pauli ex Epistola ad Romanos, Quæ fub viro est mulier viuente viro, iuncta est:si autem obierit, euaquata est à lege viri: respondet dupliciter, primum addenda esse quæ subiiciuntur quibus iubet nos mortificari legi per corpus Christi,id est, inquit, nos aufert à lege quæ non tenet vxorem marito defuncto quominus alij viro fiat, vt ad contrariam nos redigat códitionem, ne mulier amisso viro nubat. Deinde si Apostolus absolute, inquit, permisisset amisso in fide matrimonio nubere, perinde fecisset quemadmodum & cætera quæ aduersus formam regulæ suæ gessit, circuncidens Timotheum, & rasos quosdam inducens in templum, rebus ita exigentibus vt omnibus omnia fieret quò omnes lucrifaceret. Neutrum verò responsum vnquam vir iste tantus protulisset, nisi suisset à falso illo Montani paracleto dementatus. Quis enim locum illum vel leuiter inspiciens, non animaduertit Paulum ibi ex professo non agere de matrimonio, sed similitudinem à legitimo coniugio quale fert huius vitæ status, ad spiritualem nostram cum Christo significandam conjunctionem ducere? Sublato autem illius similitudinis fundamenmento(quod iste quidem sedulò facit) ruere fanè & illud oporteat cuius causa est instituta. Apostolum verò vbi tandem comperiemus matrimonium inter illa numerasse quæ ad tempus tolerauit vt omnibus omnia sieret?

Et de istis quidem hactenus. Iam enim tempus est ve aduersus eos disseramus qui quanuis non eundem prorsus arque Montaniste cursum tenuerint, tamé ad eundé pror-

sus scopulum naufragium fecerunt.

Dicturus autem aduersus istos qui repe- De repetitas nuptias in solis quos vocat ecclesiasticis puis Clecondemnant, necesse habeo de primis eriam ro internuptiis interdictis initiò disserere, quonia valetas, terque error issem magna ex parte argumentis nititur, & sicut vous ex altero est enatus, ita etiam altero euerso ruere alterum oportet.

Sed hoc in primis observandum est, sie à nobis coniugium laudari in omnibus, vt ta men cœlibatum in nemine, nisi in eo qui vra tur, damnemus, quod idcirco prædicere volui, ne quis eum à nobis errorem soueri putet, quem nonnulli (& quidem vt aibitror, immeritò) Iouiniano & Vigilantio

obiecerunt.

Qui igitur arcent à coniugio in sacris ordinibus constitutos, putà Episcopos, Presbyteros, Diaconos, & Hypodiaconos, non idem per omnia sentiunt. Nam alij perpetuz continentiz votum ab omnibus ordinandis exigunt: alij iam coniugatis permittunt vxoris vsum, sed cum duplici exceptione, nempe vt prima suerit, neque illa mortua repetere nuptias vllo modo liceat, sicut & ei qui cœlebs ordinatus suerit cõiugium interdicunt. Eum verò qui post baptismu vel sæpius quam semel vxorem duxerit: vel semel quide, sed vidua acceperit, à sacris ordinabus reisciunt. Et rursus in his interdictis alij aliis sunt duriores, sicut ex eoru decretis apparet.

Deinde aliæ sunt inter eos ac multiplices, exque nondum composite controuersia. Quida enim iuris hoc effe divini & quidem scripti:alij iuris, vt loquuntur, ecclesiastici & traditionis arbitrantur. & hanc rursus nonnulli ab Apostolis ipsis profectam, alij recetiorem esse volunt, & quum hec initio libera essent, accessisse postea voti necessitate. Quid plura? ne in huius quidem necessitatis definiendo modo inter ipsos conuenit. Nam alij votum eiusmodi nulla prorsus ratione, ne si quidem (vt ipforum verbis vtar) Soldanus cum toto Saracenorum regno fieri vellet Christianus, dissolui posse dicunt: alij verò relaxari certas ob causas volunt, de quibus rurfum inter se non consentiunt. Postremò coniugia contra istas leges inita nonulli non modò vt illegitima, sed etiam vt incestuosa dissoluunt:nonnulli etsi non probant,tamen vt vera matrimonia dirimi jure posse negat. En quibus labyrinthis necesse est inuolui qui recta illa via Domini relicta vel ad dextram vel ad finistram destect unt. Illud autem tritiffimum eft,cò rem euafiffe vt nulli long us absint ab omni pudicitia:nulli, quod omnibus conftat, omni libidinum genere viuant contaminatiores quam plerique qui hodie pro voto perpetuæ virginitatis depugnare videri volunt:qui tamen,vt res oftendit, coiugia non aliam ob caufam damnant, quam vt adulteria omnéque adeò fpurcitiæ genus cò liberiùs exerceant.

Sed nune quidem nobis non est propositu aduersus illos declamare quos in suis fordibus relinquendos ve autonatanpitus cenfeo; vt qui ignorat ignoret; & qui sordescit sordescat amplius. Refutare tamé illorum argumenta constitui,ve qui sapete meliora cœperunt, magis ac magis, detecta iftoru infania, in simplici puraque veritate confirmentur.

Quoniam autem isti in hac præcipuè cotrouerfia veterum canonú ac patrum authoritatem, & quidem no prorfus inaniter, prætexut: necessariò quoque adversus ipsain vetustatem disseram: quod tamen sobrie facere constitui, ne editis quidem piorum alioqui patrum, nisi si cogar, nominibus, quod meum studium vobis veile commodámque fore spero. Quod si quis ista omnia sigillatim volet cognoscere, legat Cl. Espensæi, Parisielis Theologi, libros sex de Continentia inscriptos, quo nemo diligentius plura ad hoc argumentum pertinentia congessit.

ó

S

ò

n

[2

n

t.

ui m

j-

Itaque legis cœlibatus, id cst, perpetua Hieronypost ordinationem cotinentiæ acerrimi de- libatu.

Argumen

fensores, partim quide pugnant authoritate verbi Dei: partim verò traditionibus, quæ tum canonibus tum aliis etiam patrum testimoniis confirmantur: partim denique rationibus & vetustis quibus da exemplis, quæ omnia cuius sint ponderis agè expendamus.

Cogimur autem inuiti proferre in mediu quod libenter tegeremus, nisi iam omnibus plus satis pateret: nimirum sic laudatam suis se à veteribus nonnullis ac præsertim ab Hie ronymo virginitatem, vt planè, quicquid po stea prætexere soleant, nuptias no multò mi nùs quàm ipse Tatianus damnarint, atque adeò illa ipsa quæ resutauimus argumenta ab eo ipso Tertulliano, quem quoties libuit hac in parte & quidem optimo iure, damnant, mutuari ipsos non puduerit. Id autem vt penitus liqueat, Hieronymi aduersus Iouinianum prioris libri partem priorem agè persequamur, singulis ipsius vestigiis insistentes, de digamia demum postea disputaturi.

Iouinianus alioqui & ipse nuptiarum expers, stultam & superstitiosam cœlibatus admirationem non ferens, coniugium virginitatiæquabat. Ne superbias, aiebat, ô virgo, eius
demecclesse membrum es, cuius & nuptæ. Proserebat quoque præceptum Domini, & Patrum sanicts simorum exempla, ex quibus col
ligebat istos pessimè facere qui præpostero
cœlibatus studio de nuptiis non aliter quàm
de malo quodam propter aliud maius malum tolerabili sudicantes, certatim etiam
quos-

quofuis ad vouendum virginitatem concitabant, quasi in ea re posita esset pietatis summa. Hoc verò ferre non potuit Hiero- 5 nymus, vt qui se in primis ita carpi sentiret, vir cuiusuis reprehensionis impatiens : & quasi de religione Christiana actum esset, si virginitati pudicum matrimonium præsertim repetitum æquaretur, virginitatis dignitatem fic perfecto tueri copit, vt contentionis æstu, vir alioqui magnus, abreptus, plane se reum faciat eius cuius accufabatur, illos nimirum fequi Manichæorum dogma qui coniugium cuiquam incontinenti prohiberent. Hoc autem quum dico, an sim in ipsum cotumeliosus, ac non potius ingenuè dicam quod res est, agè ex ipsiusmet verbis & argumentis iudicetur. Prouocat ad Paulum indicem, qui, inquit, quicquid statuerit, Christi in co loquentis legem putemus. Sanè ve- gum. roits faciamus. Rogatus, inquit, Apostolus a i. Cor.7.1. Corinthus verum post fidem Christi calibes esse deberent, & continentia causa vxores dimittere, respondet, Bonum esse homini mulierem non tangere, Si bonum est mulierem non tangere, malum est ergo tangere. Nihil enim bono contrarium est, nisimalum. Quid audio, Hieronyme? profes- Resposo sus es initio te non damnare nuptias: an vero non damnat, qui malum effe dicit, mulierem tangere? Agnoscis paulò post, cogente Apostolo, nuptias esse Dei donum : an verò mala sunt Dei dona?Imò si malæ sunt, an re de facis quum illas non damnas? Res aud. iij.

tem ita se habet. Contradicentia tum demum sese mutuò expellunt, vt omnes in scho lis norunt, quum eidem subiecto simul eodémque, vt loquuntur, respectu tribuuntur. Ponamus hoc axioma, Bonum est iciunare. An ideo simpliciter malum erit cibum capere?bonum est vigilare, an ideo simpliciter malum est dormire? Minime profectó. Sed fi cuipiam bonum est ieiunium aut vigilia, eidem profecto malum est eo tempore, eademque ratione cibum capere vel dormire, & co-Idem quoque de nuptiis & cœlibatu ftatuendum ett, nec illud concludi recte potuit. Imo vtræque iftæ enuntiationes &'in iisdem personis & in diversis, quanquam non vno, vt vulgo loquuntur, respectu veræ comperientur, Bonum est mulierem non tangere, &, Bonum est mulierem tangere: Bona est continentia, & bonæ sunt nuptiæ: quod posterius aperte confirmat Apostolus, tum hoc ipso capite, quum dicit eum benefacere qui naptui tradit fuam virginem, tum etiam alibi, quum vult iuniores viduas nubere, nufquam id certe dicturus nisi nubere quoque bonum esset ex ipsius sententia. Prætereà quum boni nomen proinde accipit Hieronymus, acfi fignificaret rem iuftam & per fe expetendam, quæ videlicet vitio opponatur, in qua denique regnum Dei sit positum, aberrat sane ab Apostoli scopo, vt qui hoc loco nec de continentia nec de coniugio vt de virtute vel yt de vitio disputet, sed quatenus

vitæ commodiùs & minore cum impedimento transigendæ conueniebant. Denique qui mulierem tangere dicit per se malum esfe, quomodo non est reus doctrinæ quam meritò Iouinianus cum Apostolo, vt doctrinam dæmoniorum damnat? Fuit enim homicida diabolus ab initio, & is prosectò homicida est qui coniugium vt rem per se malam damnat.

Sed & illud quod in eundem locum an- secudum notat quomodo tandem excusabimus? Non dixit Apostolus, inquit, Bonum est mulierem non habere: sed, Bonum est mulierem non tangere, quasi & in tactu sit periculum. Sabiicit postea Solomonis sententiam de sæmina quæ Prouesb.6 virorum pretiofas animas rapit. Item illud eiusdem, Alligabit quis in sinum ignem, & non comburetur? Et ne quid deeffet , Erichthonium ex prophanis fabulis depromit, Vnde, inquit, & noster Ioseph, quia tangere eum volebat A Egyptia. fugit ex eius manibus. Obse-Respons. I cro verò quid aliud dicerent Manichæi fire- 2 viuiscerent? Totum autem istudinane prorfus elt commentum. Quorsum enim coniux mulier, si tangere nesas est? Quod si tangere non licet citra conscientiæ periculum, ? certè nec habere quam tangas. Ista verò quæ citantur testimonia tum ex Solomone tum ex Mose, quid alind ostendunt quam vel nul lum esse inter adulteram & iustam vxorem discrimen, vel magnam ita fieri Spiritui Dei iniuriam per Solomone & Mosen cond. iiij.

iugiú probanti, scortationem & adulterium 4 reprehendenti? Quid si reuiuisceret Ioseph? Certe responderet sese qua conscientia adulteram abhorruit, eâdem prorsus suscepisse ex vxore sua duos charissimos silios Ephraim & Manassem.

Tertium.

Manaffem. Scribit postea in hæc verba: Propter fornicationem autem, &c. Si malum est & ignoscitur, ideo conceditur,ne quid malo deterius fiat. Quale autembonum est quod conditione deterioris conceditur? Tolle fornicationes, & non dicet, V nusquisque vxorem suam habeat. Respondeo multipliciter hic quoque erratum fuisse,& quod ipse Hieronymus etiam postea sese excusare de hoc dicto conatus est ad Pammachium, quali videlicet nonnifi fub conditione fic loquutus fit, magis etiam eu redarguere, quum antes diserte dixerit hoc ipsum malum esse, ac proinde non sit in his verbis vlla conditio, 2 sed potius expressa airiología. Deinde quod ad rem ipsam attinet, non est certe Christianæ religionis quicquam malum concedere ne quid deterius eucniat, quum nuquam fint

næ religionis quicquam malum concedere ne quid deterius eueniat, quum nuquam sint facienda mala liceat hoc quidem civilibus le gistoribus, sicut permissas suit divortij libellus ad duritiem cordis. Sed quoties de coscientiæ legibus agitur, nunquam conceditur malum. Et quorsum obsecro, ignosceretur

3 malum. Et quorsum obsecro, ignosceretur cuius ipse Deus auctor est? Paulò post enim dicit Apostolus in genere, V nusquisque in qua

nos Deus ad malum vocat? Redarguat igitur

Hie-

n

Hieronymum Augustinus in hunc ipsum Iouinianum, sed longè rectiùs seribens, Coniugium, inquit, non fic dicimus bonum vt in fornicationis comparatione sit bonum, alioqui duo mala erunt, quorum alterum peius : aut bonum erit & fornicatio, quia est peius adulterium. Hoc autem falsum esse quis dubitet? Non ergo duo mala sunt connubium & fornicatio, quorum alterum sit peius : sed duo bona sunt connubium & continentia, quorum alterum est melius. Hæc ille, cui fi ne in A hoc quidem affentitur Hieronymus, quæfie rim libenter ex aliquo Hieronymi fectatore, quo tempore coperit effe coniugium ex earum rerum genere quæ ignoscuntur, sine quæ maioris duntaxat mali vitandi causa conceduntur, quod tamen in conscientiæ legibus diximus nunquam valuisse. Nam certe ab initio non fuit fic, quum aperte dixerit Dominus, non esse bonum homini folum, id est extra coniugium esfe. An vero postea vel άταξία illa quæ in hac potissimum cupiditate efferbuit, vel maxima plurimá que illa incom moda quæ in istam alioqui suavissimam in communi tuenda familia coniuctionem per peccarum inuecta funt, ita rem ipfam peruerterunt vt per se vitiosa facta sit? Certe quiita fentit, nihil fentit : neque hoc vnquam Hieronymus iple isto disputationis feruore sedato magis dixisset quam damnandum esse cibi & potus víum, aut alias eiufmodi naturales appetitiones, quoniam homines in is modum tenere non possint, ac proinde nun-

quam illis sic vtantur quin venia indigeant. Quasi verò non sit magnus interdum ipsius quoque virginitatis abufus, quum eleemofynas etiam ipsas Pharifæorum ac ieiunia Dominus reprehendat. Fefellit autem Hieronymum inter cætera nomen συγγνώμης, quod no accipi pro venia quæ peccato detur, sed pro moderatione ex æquo & bono, quum quippiam videlicet relinquitur corum ipsqru arbitrio de quibus agitur, colligere saltem debuit ex opposita entreyis nomine, quod præ-6 cisum mandatum declarat. Postremò in co quoque fallitar quò d fornicationum periculo ceffante existimat Apostolum faisse coniugio q libasuis interdicturum. Quid enim hoc aliad fuiffet qu'im exitium humani generis quatum in ipio erat procurare? Neque Obieat. ignoro que subterfugia quesierit tum idem Hieronymus tum etiam alicubi Augustinus, August de quum ad hoc argamentum esset respondendum. Stat enim illud firmum, sublato coniugio tolli honestam omnem propagand, humani generis propagationem, quod nemo,

pa

te

ny

bo

lite

obi

ria

&

ingali,ca pire 10. Respos.i.

gustinus codem libro, nempe de bono con-Obiect .. jugali, cap. 16, Quad eft cibus ad falutem hominis, hoc est concubitus ad salutem generis. Nec

2 nil nature ipfius hoftis & alter Timon usady-

Andre, facere cogitarit. Recte enim idem Au-

Resposso. obstat alind einsdem Apostoli dictum quod mox explicabitur. Ipli certè Romani pontifices, perpetui alioqui non tam scortationis quam coingij hostes, vbi nullum erat incontinen

tinentiæ periculum, monachos etiam nonnullos, familiæ alicuius seruandæ & publici boni causa, è suis claustris educere non dubitarunt.

Addit Hieronymus, Bonum eft illud natu- Quartum. raliter quod comparationem non habet mali, quod pralatione alterius non obumbratur. Quid ergo? Resposs. an conjugium cuius auctor est Deus, & quod ipse Hicronymus mox donum Dei vocat, naturaliter malum effe arbitratus eff? Sit fane 2 viri & fæminæ coiunctio per peccatum magnopere deprauata:verum fi propterea naturaliter esse bona desiit, quid tandem naturaliter bonum in hac vita censuerimus? Certè ne virginitatem quidem quantumuis incorruptam, posse quoque Deo multis de causis ingratissimam fieri, ne ipse quidem, opinor, negarit. Rectè enim Augustinus, de sancta virginitate, cap. 11, Neque nos hoc in virginibus predicamus, quod virgines sunt sed quod Deo dicate pia continentia virgines. Præterea quæ hæc 2 est argumentadi ratio? An enim nuptias coparat cu scortatione, vt minus malucum deteriore, quiillas vitandi mali causa præcipit? Cotinetia suadet Apostolus ad vitanda tribu latione in carne. Sit igitur etia ex hoc Hieronymi arguméto continentia naturaliter non bona. Alteru auté illud euius modi est, naturaliter bonum id non esse quod prelatione alterius 4 obumbratur? Continentia coingum temporariam probat Apostolus, propter iciunium & preces.an igitur naturaliter bona non est?

e

1

-

Ç

-

is

n

Respons, gali. Imò nullum neque apud Paulum neque apud Petrum inuenerimus quod illis assingitur. Imò apvolulos nomine commendatur id quoque quod hic damnat vt impurum. Et quod mox subiicit cuius modi est? Cohabitantes, inquit, iuxta scientia, vt nouerint quid velu, quid desideret Deus, vt tribuant honorem vasculo muliebri. Si abstinemus nos à coitu, honorem tribuimus vxoribus: si non abstinemus, perspicuum est honori contrariam esse contumeliam. Imò ve-3 rò nomine sus ouvoinnos as quis non videt illud ipsum quoque comprehendi quod ipse contumeliam, nimium certè indignè & contume 4 liosè, vocat? Quo verò tandem verbi Dei te-

stimonio confirmabitur ista vocabuli Honoris fignificatio? & qua ratione istud secundu seien tiam, quo sancta prudentia ad regenda vxore ac familiam necessaria significatur, ad vnam illam Hieronymi continentiam referemus?

Addit autem deinceps: Verumne quis putet

Septimű.

renertimini ad ipsum, hoc velle, & non propter maiorem ruinam concedere, statim infert, ne tenResponst tet vos Satan per incontinentiam. Pulchra nimirum indulgêtia. Et mox, Quum autem, inquit, dicat Apostolus iuxta indulgentiam, no iuxta praceptum, an mussitamus adhuc nuptias non vocare indulgentiam sed praceptum? quasi non eodem mo do secunda & tertia matrimonia concedantur:
quasi non & fornicatoribus per pænitentiam fores
Ecclesia aperiantur, quódque his est maius, incestis. Rursum ergo pergit in suo instituto

recoqui op ten ipsi par

pi

du

tum esse. Sus Qu

Hierony.

Hieronymus, & vt nuptias esse probet malum ( quod tamen indulgentia concedatur, maioris mali vitandi causa ) arripit Tus our l'aguns nome. Enimuerd cui ignoscitur nisi peccato? quanuis nuptias no audeat apertè vocare peccatum: quod fortasse tamen fecisset, si venisset ei in mentem illud Dauidis, Et in peccatis concepit me mater mea,quum alios locos plurimos magis etiam torqueat. Imò verò quorsum illud de pænitentia? Ac 3 de digamorum quidem pœnitentia postea viderimus. Incestorum autem quorsum, obfecro, meminit, nisi vt eodem quoque remedio , nempe pænitentiæ , nuptias etiam primas indigere doceat? Rurfu igitur redarguat Hieronymum Augustinus & quidem in hoc De bono coniugali, plo argumento. Non duo funt mala, inquit, co- cap. 8. nubium & fornicatio, quorum alterum peius : sed 10. duo sunt bona, coningium & continentia, quorum alterum est melius. Nome aute our lemuns, quod veniam interpretatur, audiamus quato etiam' rectius exponat quam Hieronymus. Mihi, inquit, videtur eos qui se non continent coniugari oportere, secundum illam einsdem Apostoli sententiam, Quod sife non continent, nubant. Nec ipsis tamen peccatum sunt nuptia, que sim comparatione fornicationis eligerentur, minus peccatum essent quam fornicatio, sed tamen peccatum essent. Nunc autem quid dicturi sumus aduersus euidentissimam vocem Apostoli dicentis, Quod vult faciat, non peccat si nubar? Non itaque nuptias secundum veniam cocedit Apostolus.

71

é

n

et

17/1

er

n-

ni-

it,

a-

ire

mo

ur:

res

ce-

uto ny-

Nam quis ambigat absurdissime dici, no eos peccasse quibus venia datur? Sed illum concubitum secundum veniam concedit, qui fit per incotinentiam, non procreandi causa, & aliquando nulla causa procreandi. Hæc ille, velut ex professo istum Hieronymi & aliorum errorem oppugnans:& eadem inculcans in libello de bono viduitatis, capite 3, & 4. quanquam illi non assentior in ipsa sententiæ Apostolicæ enarratione, quum ne tenuissimam eius rei men-5 tionem faciat Apostolus. Omnino igitur oul. γνώμη non declarat hoc in loco veniam quæ peccato ignoscat, sed potius moderationem fiue concessionem ex æquo & bono : poréstque vel ad proximè præcedentem sentériam referri, (nequis videlicet existimet imperari quod de secessa ad tempus dixerat, quod se testatur vniuscuiusque arbitrio relinquere:) vel ad alteram illam fententiam, vnufquifque. fuam vxorem habeat, quod se dicit non præ cipere, ac si omnes oporteret necessario esse coniugatos, sed vnumquenque hic fibi isdice esse oportere, vt videat quid expediat, siue an continere possit, an secus: in quam sentetiam magis inclino propter illa que proxime idem Apostolus subiicit.

Octauum. 1.Cor.7.7.

Paulo post idem autem Hieronymus exponens illud, Volo autem omnes homines esse sicut meipsum, Aliud est, inquit, velle Apostolum, aliud est ignoscere. V is scire quid velit Apostolus? Volo homines omnes esse sicut & meipsum. Hoc, inquit, volo, hoc desidero vt imitatores meistis,

Sicut

fa

be

tui

tur

gne

ten

id

qua poi

nesdefi

ten

ficut &) ego Christi. Ille virgo de virgine, de incorrupia incorruptus. Nos quia homines sumus, & nativitatem Saluatoris non po fumus imitari, imitemur saltem conner sationem, &c. Qui enim in Christum credit, debet sicut & ille ambulauit, & ipse ambulare. Hæc ille, rursum ad cosde scopulos impingens, quod non fine tanti viri commiseratione dico, nedum vt eius reprehensione delecter. Mirum eft autem eum ab Resport vna vocula fic pendere vt aufit dicere Apofolum coniugiu noluisse, sed duntaxat toleraffe, aut etia ignouisse. Quasi verò verba illa έχετω,& μηαποσερείτε, no fint mandantis.quafi qui dixit, usivasav as n'aya, non dixerit yaunsa Two av. Cui enim dubium est quin coniugij re medium, quatenus aduerfus vstionem necefsarium est, præcipiatur? Imò verò tantum abest vt non præceptæ sint inconnécibus nuptiæ, vt contra virginitas nusquam precipiatur. Quid plura? Hoc ipfo Volendi verbo vtituridem Apostolus de viduarum coniugio loquens, Volo, inquit, iuniores nubere, liberos gi. 1. Tim ; gnere, &c. quod quum alibi veniffet in mens tem eidem Hieronymo, hanc rimam quæsi- Inepistad uit qua elaberetur, quòd videlicet Apostolus Gerontia, id quidem voluerit, sed coactus voluerit: de monoquasi verò coactio & voluntas simul stare possint. Etsi enim quædam mixtæ sunt actiones, tamen verecte de iis loquens Aristoteles Arist. lib. definit, εοίκασι μάλλον έκουσιοις. Ne longius au\_ Ethicor.13 tem aberremus, sic de re ista constituendum cap. 1. arbitror. Quod prudecia humana folet cofu-

C

et

1-

5.5

c,

5,

THE

e. j.

lere, & necessitas interdum à legislatoribus ciuilibus extorquet, nempe vt ex duobus malis minus concedatur, hoc nunquam confcientiæ concessum fuit ex sacro Dei verbo. Itaque neque Loti exéplum probandum est in conscientiæ foro, qui oblato filiarū stupro redimere maius scelus voluerit, neque eiusdem filiarum facinus, neque Abrahami men dacium. Nunquam enim malè agendum est. ac proinde si quo modo nubere malu fuisset, nunquam id concessisset, nedum voluisset vls lo modo Apostolus. Superest ergo vt quod dicit Hieronymus de coacta volutate, locum habeat tune demum quum ex duobus bonis acquiescimus in minore, quoniam quod ma-

ius est consequi non possumus.

Demus igitur Apostolum potius desideraturum fuisse vt omnes Corinthij cœlibes manerent, coniugium tamen cocedere, quoniam illud obtineri no posse videbat:an inde concludetur quod vult Hieronymus,nempe ignosci coniugio tanquam minori malo siue leuiori, ac non potius in minore bono acquiescere Apostolum, quoniam maius non 7 impetraffet? Sed ne hoc quidem concesserim Hieronymo. Affert enim longe aliam rationem Apostolus, nempe quia vitanda sit tum scortatio tum etiam vstio, ex quo efficitur, non concedere ipsum nuptias, vel tanquam minus malum, (hoc enim non est Christianu, nedum Apostolicum ) vel vt minus bonum maioris boni obtine di desperatione, sed po-

ti

m

n

9

P

CO

per

pro

rco

bon

lum

nun

qua

quo

illu

Chi

Dis

tins vt bonum necessarium præcipere, quo magnum malum vitetur. Præterea mirari & 8 illud fubit non venisse in mentem Hieronymo (malo enim oblivione id factum putare quam non recta dissimulatione) Apostolum optare Corinthiis colibatum, non vt magis arduum aliquid, fed è contrario vt ipfos infinitis coniugij molestiis eximeret, quibus merito verebatut vt pares effe poffent, quum in Christiana religione diuortia nonisi propter adulterium concedantur. Quum enim coninges dixiffet habituros afflictionem in carne, subiicit statim, Ego aurem vobis parco. Iraque si qua hîc est indulgentia, ca cette potius ad cœlibatum quam ad coniugium spectat. Quod si credimus Apostolo (vti sanè 9 eredendum est,accedente presertim ipsa experientia) multò sanè laboriosius est, & mo. lestius in coniugio quam cœlibem viuere:ac proinde fi, (quod ifti meritorum difpenfatores tradunt, ) pro certaminum ratione præmia deferenda funt, viderint quo iure laureolam, quam vocat, virginitati potius quam bonis & sanctis coniugibus tribuant. Sed hoc obiter dictum fit, ne quis idcirco me calumnietur peius etiam facere quam Iouinianum qui nuptias virginitati duntaxat exaquabat. Superest ve illud admoneam, pessime jo quoque in hoc facere Hieronymum, quòd illud Pauli, Imitatores mei eltote vt & ego i,Contin Christi, itémque generalem illam Joanpis exhortationem ad bona opera sectanda, C. 11.

C

e

n

n

r,

ú,

m

is

non secus interpretetur quam si exclusis con. iugibus soli cœlibes effent Christi imitatores, quo nescio an quicquam vnquam in nuptias contumeliosius euomucrint Manichei. Satis autem constat illud neque de cœlibatu neque de coniugio ( quibus in rebus per le non magis este positum regnum Dei certum est, quam in edendo vel non edendo) sed de ea vitæ regula intelligi quam tum coniugatos tum cœlibes sequi oporteat.

Nonum.

Idem paulo poft in illud , Sed vnufquifque 1.Cor.7.7. proprium donum habet, &c. Quid, inquit, velit Apostolus , perfricuum est. quoniam in Ecclesia diner fa sunt dona, concedit & nuptias, ne videatur damnare naturam. Simulque considera quod aliud sit donum virginitatis, aliud nuptiarum. Si enim eadem effet merces nuptiarum & virginum, nunquam dixisset post praceptum continentia, sed vnusquisque proprium donn habet ex Deo. Deus

Respos. 1. bone, quò feruor iste contentionis abripuit Hieronymum? Primum enim quod de mercede vel æquali vel inæquali difputat, prorfus est extra scopum : & si Paulum interro-

Rom. 6.23 ges, response bit gratuitum donum Dei effe vitam æternam,ac mercedem quidem,fed quæ credentibus donetur, non quæ operantibus debeatur. Exemplum ad cam rem

profertur Abrahami patris credentium, non agami, non monogami, fed digami, & in quo etiam aliquid hac in parte fas fit non laudare. Non tamen his nominibus, fateor, austificatus est: sed ne ob virginitate quidem

ti

n

fu

n

h

fe

n

pa

tia

cn

ha

Vn

e]]

de

re

te

cl

8

fuiffet iustificatus, quu fides que illi ad iusti tiam imputata est, neque coniugium neque nuptias respiciat, sed gratuitam Dei promisfionem. Quem autem hominum etiam 709- 2 Sevinitator ausis vel cum patre credentium Abrahamo, vel cum Mose coniuge ( cui non furrexit alius similis propheta) comparare? Viue ex fide fine conjugatus fine cœlebs, nec te fallet qui promisit quod non debet. Sed neque nos sanè coniugium neque cœlibatus feruabit. Regnum enim Dei non est neque hoc neque illud, ve neque esca neque potus, fed iusticia & pax & gaudium in Spiritu san-20. Præteres quorsum hic meminit doni Ro.14.17. nuptiarum? Arripimus tamé hoc vt eum appareat vel detrahere dono Dei quum nuptias malum vocat, vel sibi ipsi contradicere. Sed quam hoc facit intempestiue? Tantum enim abest ve hæc de naptiarum dono dicat Apostolus, ve contrà de continentiæ dono hzcomnino intelligat, moderans videlicet vniuersalem illam sententiam, Velimomnes effe ve meipfum, quam ad eos folos restringit qui continentiæ donum habent, quoniam, inquit, non omnia vni data funt, sed hoc quidem ifti, aliud verò alij: secutus nimirum hac inre Christi vestigia, qui hac ipsa de re disserens, Non om ibus, inquit, boc darum est, qui po test capere, capiat. Sed ne hoc quidem datum elt omnibus, vt onus matrimonij possiat fultinere. Itaque quid prohibet quominus &illud dicamus de conjugio, Cui datum est Ceili.

.

-

4

us it

r-

r-

0-

f-

ed

e-

m

n,

&

on

or,

m if-

yt possit ficuti decet capere, capiat? Testatur enim, ve paulò antè dicebam, Apostolus se ad cœlib tum hortari Corinthios, non vt ta. quam robultiores ad difficilius aliquod opus vocet, ficut imaginatur Hieronymus: fed potius veillis tanquam infirmioribus parcat. Denique vbi tandem inueniet preceptum il-Ind continentiæ quod hic commemorat, alibi verò nufquam esse ipsemet agnoscit?

Idem postea in hac verba, Melius est nui.Cor.7.9. bere quam vri. Ideo , inquit , melius est nubere, Responsi quia pesus est vri. Tolle ardorem libidinis, & non dicet, melius est nubere. Quali verò non etiam, & quidem potissimum, propter generis propagationem nune quoque vacandum fit matrimonio quasi non & propter mutua alia officia coniugium ex Dei ordinatione contrahatur. Totum istud igitur inane & friuolum eft, Illud verò quod fequitur prorfuseft ex Man chaorum doctrina. V bi de continentia loqueru, inquit, bonum eft, ais, mulierem no tangere: & , bonum est eis si sic permanserint vt & ego: & puto boc bonum eis effe propter instantem necessitatem: &, quia bonum est homini sic esse. fed dicis , melius est nubere quam vri. Si per fe nuptie sunt bone, noti illas incendio comparare: sed die simpliciter, bonum est nubere. Suspecta est mibs bonitas eius rei quam magnitudo alterius mali cogit esse malum inferius. Ego autem non leuius malum, sed simplex per se bonum volo.Hxc ille, quæ paulò antè ex ipso Augustino refutauimus. Ostendimus & illud, non agi hie de bono

11

fe

ã-

0-

ed

at.

il-

li-

14-

re,

2071

m,

0.

12-

lia

n-

10-

eft

1214

211-

10-

em

fe.

re

re:

est

1116

le-

æc

de no

bono cui vitium opponatur, sed de eo quod conducibilius est ad vitam fine distractione Deo dicandam, idque non simpliciter, sed pro temporis & personarum ratione. Illud autem nunc etiam adiicio, quòd cœlibatum in rebus propter seipsas expetibilibus collocat, non recte ab eo dici: quod & ipfe Aposto lus indicat, quu addit rationes propter quas bonum fit eis non nubere. propter instantem, inquit, necessitatem, & vt facilius & fine vlla di-Gractione cohereatis cum Domino. &, quia vobis parco. &, quod cupiam vos auspiuvous ei). Nam alioqui fiue cœlebs fueris fiue maritus, nihilo certe propterea fueris Deo commendabilior. Quod fi valet iftud'dictum, Tolle ardorem 4 libidinis, non dicet Apostolus, melius est nubere: cur non & istud valuerit : Tolle prasentem necessitatem, & non dicet Apostolus, bonum est sic vos effe? Sicut enim illud dixit propter vitionem & fornicationem, ita & istud dixit propter præsentem necessitatem. Quid plura? 5 Die simpliciter, inquit Paulo Hieronymus, bonum est nubere. An non verò fatis simpliciter & perspicue hoc expresser, quu diceret eum qui nuptum tradit fuam virginem bene facere, quanuis qui non tradit (addita tamen exceptione) melius faciat?

Sed ne illud quidem recte Hieronymus, 6 quod putat in his verbis malum minus, id est coniugium, cum maiore, vstione videlicet, comparari, quum potius bonu cum malo sig

e. iiij,

comparetur, vt quam necessario sit hoc bono iis vtendum demonstret, quibus alioqui tantum imminet malum. Neque verò nouum est hoc dicendigenus. Melius est bene

z. Pet.3.17 agendo affligi quam male agendo, inquit Pe trus. An verò affligi propter iustitiam, malu est, ac non potius infigne bonum? Quid am-

plius? Si qui non dat nuptum melius facit, annon &ille bene ficit qui dat nuptu? fi beatior est, id est, meliore conditione, vidua que fic manet, annon & illa beata est quæ rursum nubir in Domino? An verò fieri quicqua po test in Domino, quod malum sit, siue sim-

pliciter siue comparate consideres?

Vndecimum. I. Cor. 7. 18.82 21.

Item in illud, Circuncisus aliquis vocatus est? ne adducat preputium. Per hoc, inquit,sicut habentibus vxores Apostelus tollit Iscentiam eas dimittendi, sic virginibus amputat nubendi facultatem. Et in illud, Qui liber vocatus eft, Seruus est Christi. Quanta, inquit, fælicu as non vxoris feruum effe, fed Christi: non carni feruire,

1. Cor. 6.17 sed spiritui? Qui enim adharet Domino, vnus spi rieus est. Micum est verò ilta potuisse tanto viro excidere, quali non aperte contrarium affirmet Apostolus, testatus benefacere vir-

> ginem quæ nubat: quafi etiam templa Spiritus sancti non vocarit idem Apostolus, san-

ctorum coniugum corpora.

Illud verò cuiusmodi est? Si benum est ho-Duodecimum. minisic esse, malum est ergo homini sic non esse. 1. Cor. 7. Quid si bonum est iciunare, an ideo malum Respons.1 est comedere? nempe cui opusest iciunio. Sed de hoc fuprà pluribus.

Item in illud, Si acceperis vxorem, non pec- Decimum cafti. Alind eft, inquit, non peccare, alind bene 1. Cor. 7.28 facere. Ego verò contra affirmo, etfi mul- Responta ta funt in sese ad idoopa, tamé quicquid agim vel bene agi vel malè, nec dari posse mediu. Et quorsum istam inanem argutiam, quum aperte dicat Apostolus, eum quoque qui virginem nuptum tradat, bene facere? Excipit autem Hieronymus eas virgines quæ se voto obligarunt. Sed quo iure hoc faciat suo lo Respons. co expendemus. Illud quidem iam nuncdicam, non recte eum facere videri, quòd quæ de viduis primam fidem violantibus dixit Apostolus, ad virginu vota Apostolo prorfus ignota transferat, de quo etiam alius dabitur dicendi locus.

Nec illud quoque probari potest quod Decimum seribens in hec verba, Nupta cogitat que sunt quartum. mundi: de hoc, inquit, dicitur ad Apostolos, Si 34. effetis de hoc mundo, amaret viique mudus quod sumest. An enim dicere audebit Hierony-Respons mus, iniunctum cœlibatum Apostolis, aut etiam ipsos simul maritos & seruos Dei no fuisse? Nam si verum id esset, quomodo nuberet aliqua in Domino? Itaque recte monet Chrysostomus non poni his verbis discrimen inter ecelibem & conjugatum, fed inter απραγμοσύνω & πολυπραγμοσύνω, neque ef fe τω μίζιν κακόν τι, fed το έμιποδίζεσθαι. Denique significat necessario auocariad huius vi te solicitudine m coniuges, in qua etiam ple rique modu minon tenent : contrà verò cœ-

78

0

Obiectio.

libes maxima curarum istiusmodi parte non impediri,vt meritò dixerit Apostolus se par cere Corinthiis quum illos ad cœlibatum hortatur qui cotinere possunt. At enim,inquiunt cœlibatus meriti defenfores, longè Respons 1 magis arduum est continere quam coniugij

laboribus defungi. Ego verò fateor fanè cotinentia superare humanas vires, verum hoc nego spectari ab Apostolo, sed hoc potius quod multò comodiùs & minore cum molestia viuant colibes, infinitis videlicet curis vacui, quam coniugati, iis præsertim temporibus quæ tum præsagiebat Apostolus, ac proinde optime fibi consulant, qui si cœlilibes fint, de vxore ducenda non cogitent, tum qui quu iam fint mariti, quoad eius fieri poteft, animum ab istis terrenis abducut, ad quæ alioqui coniugium cos vel inuitos pertrahit. Interea tamen etiam atque etiam inculcat adeò fese nemini laqueum iniicere, vt & moneat tum vnicuique de coniugio co gitandum qui continentiz donum non habeat, tum vnicuique coniugato sandè colen dum coniugium ne videlicet qui coniugij molestias fugiunt, in aliud pessimum malum, nempe in scortationem vel adulteriu, incidant. Quorsum autem hæc ad inanes istas & prortus amporduoruocus disputationes

de virginitatis & nuptiarum præstatia, quasi in istis per se positum sit regnum Dei? Quòd autem idem Hyeronymus a wes was we, id eft,

absque distractione, interpretatur fine vlla

disten-

distérione, & locum Ecclesiastis eô dem refert, tum ipsius Hebræi tum Græci sermonis proprietate refellitur.

Illud q oque refutatione non indiget que Decimum per virginem suam intelligit carnem cœlib s quintum.

Et quum illud bene facit, dicit mox obumbrari comparatione melioris, quia videlicet fextum fubiciatur melius facit, nihil fanè dicit quod 1.Cor7.37. possit excusare contumelias quibus antea conjugium affecit.

Sed & illud plane non video qui tolerari Decimum possit, quòd seribens in hec verba, Puto au-1. Cor, 40, tem quòd & ego Spiritum Des habeam: V bi, inquit, ad continentiam provocat, ibs non hominis, sed Spiritus Des consilium est: vbs autem nubendi concedit veniam, Spiritum Dei non nominat, sed prudentia librat consilium: ita singulis relaxas, vt vnusquisque ferre potest. Quasi verò Apostolus alio spiritu de continentia quam de coniugio sit loquutus.

Et de priore quidem illius Hieronymian libelli parte hactenus. Nunc verò ex posteriore quoque nonnulla eôdem spectantia etiam expendamus.

Ludit Hieronymus in coniugij mysterio Decimum quod Christum & Ecclesia adumbrat. Christum, inquit, in carne virgo, in Spiritu monogamus. V nam enim habet Ecclesiam. Hoc ipsum quoque scribit Tertullianus, & quidem eodem prorsus, vi apparet, spiritu. Sed quam hoc recte? Primum enim si in primis nuptiis Responsa saltem Hieronymus sacrum hoc mysterium

cum Apostolo verè agnoscit, cur toties an-² teà malas pronuntiauit? Deinde si hæc coaptatio conjugij carnis cum spirituali istis anguftiis definitur, fane definit maritus effe typus Christi simularq; virgo esfe desiit, quod tamen ex diametro repugnat Apostoli confilio. Quomodo enim ista congruerent cum matrimonij typo, Membra sumus corporis eius? Postremò sit sanè Christus vnius Ecclefix coniux in spiritu, annon etiam qui secundæ vel tertiæ, & sic deinceps, vxoris coniux est, vnam habet non plures? Sed, inquies, hæc fuerit fecunda, vel tertia: vna autem est Ec-4 clesia. Nempe quoniam ea est vitæ nostræ imbecillitas. Sed quo iure vult Hieronymus, carnalia non esse spiritualium typos, nisi penitus illis respodeant? & istius distinctionis an nulla est vel leuissima apud Apostolum mentio?

Decimam nonum. Ephef.s.

i. Thef.4.

Ista verò penitus sunt Manichæoru, quòd hæc Apostoliverba, Diligite vxores vestras, sicut & Christus Ecclesiam. Item, V nufquifque Aum vas possideat in sanctificatione & honore, non in passione desidery, sicut gentes qua Deum nonnouerunt. Item, Non vocaust nos Deus ad immuditiam, sed in sanctificationem, &c. torquet Resposso aduersus matrimonij copulam, quum Apostolus Paulus ista quidem aduersus scortatio nem diserte scribat, quam etiam nominat: illud verò omnia coniugalia officia planè coprehendat.

Quis aute illud excusare possit quòd quæ apud apud Apostolum dicuntur de vetere homine exuendo & nouo induendo secundum imaginem creatoris sui, vbi no est masculus neque semina, rursus codem detorquet? Nam, inquit, imago creatoris non habet copulam nupriarum. V bi sexus disersitas ausertur, & veteri homine exuimur, & induimur nouo, ibi in Christum renascimur virginem, qui & natus ex virgine, & renatus per virginem est. An hoc verò Resposso non est nuprias plane & ex prosesso execrari, & quidem verbo Dei manisestissime depravato?

Ad illud, Crescite & multiplicamini. Necesse vicesima primum. suit, inquit, prius plantare syluam & crescere, vt esset quod postea posset excidi. At istud quod tu Resposso vis, Hieronyme, non est syluam putare, sed

radicitus extirpare. Et istud allegoricum sine pythagoricum secudum potius quam Christianum, cuiusmodi est? Scriptura, inquit, in primo, tertio, quarto, quin-20, & sexto die , expletis singularum operibus dixit, & vidit Deus quia bonum est.in secundo die hoc omnino subtraxit, nobis intelligentiam derelinquens non effe bonum duplicem numerum qui ab unione dividat, & prafiguret fædera nuptia- Respot 1. rum. Argue igitur, Hieronyme, opificem, qui ex vno duos fecit, quia bonum homini non erat solum esse. Quòd si volebas hic philosophari, cur non potius coniderafti, vnum coniugio non diuidi, sed ex duobus vnum fieri? Annon verò etiam longiùs ab vnitate discedunt alij numeri quam binarius? Sed friuola

sanè ista sunt, & zonibus Valentini non dif-4 fimilia. Causa verò cur illud in opere secundi dicimon sit à Domino expressum, satis est manifesta, quoniam videlicet aquarum integra dispositio tertio demum die perficitur, in quo criam bis illud ideirco dicitur.

Vicelimű tertium. Gen 7.1. & 7. Respons.

Quum, inquit, Noe ingreditur in arcam qua est Ecclesia typus, tam ipse, quam filiy eius ab vxo ribus separantur. Imò redarguit te Moses ipfe, Hieronymus, vt qui non aliter nec aliis verbis loquatur de Noe in arcam cum familia sua ingressu quam de exitu disserens. Et quum quatuor maritos, & totidem vxores, nec vllos alios in arcam, ingressos legamus, quato iustius colligeremus cœlibes ab Ecclesia Dei excludi, si ludere inanibus istis allegoriis tecum vel cum Origene placeret? Itaque totum hunc locum prætermitto libes, ne quis me studiose captare putet quod in tanto viro reprehendam.

Alia igitur quæ speciem aliquam proba-

tionis habent aggredior.

Vicelimü quartum,

Populus accessurus ad montem Sina, & Dei Exod 9.10 auditurus eloquin, tribus diebus sanctificari ius-Respons. sus eft. Concedo. Nam sane vel ex ipso mundo exire oportuit, si fieri potuiffet, fanctam Dei legislatoris vocem audituros, & ipsius Dei colloquio interfuturos. Oportun quoque sub pædagogia Legis positos suam immunditiam externis fignis agnoscere & detestari, ve disceret impuris, cuiusmodi omnes nascimur, nullum patere ad Deum accestums cessum: ac proinde Legem iis omnibus ad mortem cedere quorum corda non sint per sidem in Christum purificata. Ecquid autem non polluitur hominum vsu coram eo cuius conspectum nec Angeli quidem beati sustinent? Itaque & tua ista continentia, Hieronyme, coram ipso impura est, quantancunque voles animo concipere. Et ipsum Iosue, (quem tupropter cœlibatu ipsi etiam Moss, contra expressum Dei verbum anteponis) cæterósque virgines, siqui erant in Israel, mundare cum cæteris vestes oportuit. Vbi autem inuenies quoties ad Dominum accedebant Israelitæ, iussos ab vxoribus abstinere, aut vestes mundare?

Quarit Achimelech daturus Dauidi pa- Vicesma nes propositionis edendos, an pueri, id est, quintum. qui eum comitabatur, mundi effent ab vxoribus, quoniam, inquit Hieronymus, quod ad munditias corporis Christi, omnis coitus immun\_ Responsa dus sit. Nos verò nostraque omnia quis non fateatur coram Deo & Christo ipsius, nihil aliud effe quam impurissimas sordes? Sed hoc sanè ad continentissimos etiam quosuis pertinet. Interea scimus nos omnes, sue virgines, siue maritos, in co puros & sanctos ha beri qui factus est nobis à Deo Patre iusticia & sanctificatio, atque adeò sanctificauit seipsum pro nobis, vt & in ipso sancti simus. I- 2 stud verò quod dicit de quouis coitu Aieronymus, refellit Apostolus, quu coniuges esse Hebr.13. dicit Christi membra: & alius, quu nuptias,

nuptias, inquam, veras, non quæ fint continentiæ voto amputatæ, vocat Tipiss & cubile 3 impollutum. Quod autem quærit ex Dauide facerdos, aliò spectat, quum aliis etiam modis viri vel ex solo mulierum contactu pollucrentur, vt eis nihil facrum attingere ad Vide Levelperam vique liceret, nedum vt proposimitic. Is. tionis panibus extra ordinem vesci possent: Quorsum autem hæc ad coningium alicuius immunditiei damnandum, quum facerdotes iplos conjugatos fuific legamus, abstinuife autem necessario à suis coniugibus vllo tempore non legamus?

Vicelimu fextum. Deut.20.

Qui vxorem duxerit, & qui plantauerit vineam veluti propagines filiorum, prohibetur ad bella procedere. Non enim potest Domini seruire Respos. 1. militia, serum vxoris. Hocverò no ita est, quod pace tua dixerim, Hieronyme, vt tua te plane memoria fefellerit. Quomodo enim bellasset

Moses bella Domini, imò quis pugnasset in

Ifrael, maritis à militia exclusis? & vbi legisti. maritos effe, non Domini, fed vxorum feruos?Hoc quidem inuenio, indulgere Dominum vacationem militiæ, iis qui vineæ fuz (hæreditatis videlicet chariffimæ) nullum adhuc fructum perceperint: & sponfis qui nondum vxores duxerint, itémque nouis primo anno coniugibus. Causa verò quam affers, nec fane vera nec verisimilis est: sed

hæc potius, quod benignus pater aliquid

concedere huiusmodi affectibus voluerit, quum etiam periculum esset ne qui animum 711

m

an

ce

qu

pt

fu

domi haberent, parum alacriter foris bellum

gererent.

n

n

11

is

m

d

d

t,

m

m

Ista verò quæ sequuntur, quis tadem posfit in Hieronymo excusare, quum centum minimum Scriptura testimonia velut ex professo in manifestam coniugij contumelia atque adeò execrationem, paucis paginis deprauet? Hoc verò quum meritò redargui poftea minime ignoraret, quis non dolcat ipfum tamen tatum hoc crimen (nec enim feio quid deterius committere quisquam possit Scripturarum interpres) inani excufacione diluere quam agnoscere & deprecari maluifse? Nos tamen hoc quam paucissimis fieri poterit, absoluemus.

Primum quicquid Solomon in Prouer Vicefins biis differit aduer lus malas mulieres, torquet feptimu. aduerfus coningium: sed quam tempestine id

faciat, ex his faltem intelligatur.

Scribit Solomo in Prouerbis, inquit Hieronymus, Mulier insipiens & andax, inops pamis efficitur. Cuius panus?nempe illius qui de cale descendir. A qui nusquam id apud Solomo - Responta nem inuenias, ve liquidò conftet Hieronymum hanc criminationem ne inspectis quidem locis, impetu quoda potius quam certo animi iudicio effudiffe, quod tamen certe facere nullo modo debuit. Sed vt hoc extet, quis non istam rationem peruertendi Scripturas damnet? Euadet fane inops & famelica quæcunque est insipiens & procax. Quor sum hocaduersus nuprias, vel ad modestas

Obiectio.

& cordatas coniuges? At enim, inquit Hies ronymus hoc periculum in memet fieri graue est. Ergo cò prudentiùs agito. & Deum adhibe-

Respons.

Ergo cò prudentiùs agito, & Deum adhibeto in consilium. Sed annon multò grauius
est, vt malum incertum essugias, teipsum vltrò dare in vstionis & fornicationis precipitium? Denique quæ hæc agendi ratio est, que
in malas mulieres dicuntur aduersus nuptias
torquere, & quæ sanctarum & honestarum
mulierum laudes ab eodem Solomone prædicantur, silentio prætermittere?

Vicefimű octanum.

Citans etiam illud ex Ecclesiaste, Tempus pariendi, tempus moriendi, tempus plantādi, tempus vellendi quod plantatum est: Peperimus, inquit, in lege cum Mose, moriamur in Euangelio cum Christo: plantauimus in nuptiis, euellamus

remei est, obsecro? Quis enim ignorat de rerum omnium vicissitudine Sapientem disserere? Quid hoc ad nuptias aut virginitatem? Certè si tempus est aliquod pariendi, tem-

pus quoque est vxorem amplectendi. Promissionem autem multiplicandæ posteritatis ad ea tempora restringere quæ aduentum Christi precesserunt, quid tandem nos cogit? Tempus, inquit Apostolus, contractum est. Fateor. ideó que de cælesti potitis quam de terrena domo ædificanda cogitandum. Sed an ideo bene secit quisquis vxorem non ducit? 3 Apostolum autem illic non in genere de hu-

Apostolum autem illic non in genere de huius vitæ breuitate vel de temporú quæ Domini aduentum precesserunt discrimine disserere,

serere, sed peculiariter notare proxime tunc imminentes Ecclesiæ tempestates, eoque! demum respectu hortari ve quicunque possunt de cœ ibitu potius (ve tranquilliore vitæ genere) quam de coniugio cogitent, mecum, vt spero, frebitur quisquis totum illum locum attente confiderarit. Sie non dieit absolute Dominus, Va pragnantibus & lactantibus, sed addit in diebus illis. Sic præcipitur Ieremiæ ne Mat.24.19 vxorem capiat, sed additur, in loco isto. & cau-lere.6.2. fa exprimitur, quoniam videlicet vltima vastitas à Domino imminebat qui Ieremiæ locus optime explicat Apostoli sententiam. Quod autem addit Hieronymus ex eodem 4 scriptore, Tempus amplettendi, & tempus longe fieri ab amplexu, annon diferte contra ipfum facit? Nam certe nullum tempus est agendi quod ma'um eft.

Multa postea ex Canticis Caticorum pro. Vicesima fert idem Hieronymus, sed ita sanè vt impru Resposso. dens præuaricari videatur. Cur enim illic spiritualis coniugij tot laudes decantantur lub castaru quidem, sed tamen carnis nuptiarum typo, si bonæ istæ non funt?

5

1-

r-

n

t?

1-

3.

f-

c,

Vbi verò ad Esaiam ventum est, explicans mum. aduersus Iudæos, & recte quidem locum il- Esa.7.14. lum nobilem, Ecce virgo concipiet. Si non prafertur , inquit , nuptiis virginitas , cur Spiritus sanctus maritatam, cur viduam non elegu? Imò Respot 1. verò, mi Hieronyme, ne virgo quidem Deo placuit, nisi quia fuit rexaperousen, id est, gratis dilecta, quod ipfamet divinitus cecinit, f. 11.

non suam virginitatem, sed Dei misericordiam prædicans. Gratias igitur agant Deo,tu 2 virgines tum nuptæ. Cur autem ex virgine potius illibata quam vel ex coniugata vel ex vidua nasci Dominus voluerit, non ea tatum causa est quòd quàm purissimum vas ille sibi delegit qui est ipsamet puritas, sed etia præcipue vt Filium quidem hominis, id est hominem, sed divinitus prorsus & conceptum & natum effe citra omnem controuersiam constarct.

Tricesimű primum. 1fa.37 22.

Quum autem idem Hieronymus ista eiusdem Prophetæ verba, Spreuit te virgo, filia Sion, cum illis comparat, Exulta sterilis que Resposso. non paris, rursum torquet vtrunque Prophetæ locum. Namillic quidem Sion orbæ & destirutæ puellæ comparatur per Sagnaguir, quod rex Affur eam víque adeò cotempfiffet, quem postea hæc ipsa esset irrisura : hic verò florentem Ecclefie ex Gentibus potissimum collecta statu describit Propheta, qua quidem Gentes fant Sionis populus non fecundum carnem, sed secundum libertatem spiritus genitus, & in naturalem filiorum locum per fidem insitus, quam interpretatione do-

Gala 4 27 cet nos ad Galatas scribes Apostolus. Quorfum autem hæc ad id de quo agimus? Quis enim sic nuptias laudauit vnquam, vtillis ac. ceptum ferret quod filij Dei fimus, quanuis benedicat Deus tum sanctis ipsis tum etiam fanctorum femini, pro bona sua voluntate?

Tricefima

Idem nihilo rectius iftius Ieremiz verbis.

Nun-

1-

tű

ne

cx

m

bi

e-

0-

m

m

15-

lia

116

C-

&

27,

et,

rò

m

i-

n-

11.

m

0-

rs

c.

is

m

s,

4-

Nunquid obliniscetur sponsa ornamenti sui, aut sirgo fascia pestoralis sui? ad virginitatem con- secudum. Iere 2.32. iugio præferendam abutitur. Primum enim videmus hic non minus sieri sponsæ quam Responsa virginis mentionem. Deinde quis ignorat populum illic à Propheta redargui, quòd 2 Deum suum minoris secerit, quam sponsæ aut virgines ornameta sua? Quorsum autem hoc ad nuptias vel damnandas vel virginitati postponendas?

Ieremia, inquit Hieronymus, ideo parcitur Tricesiin vrbis vastatione, quoniam virginitatis erat bea mum tertium.

num habere. At enim prohibetur vxore ducere & liberos tollere. Fateor id quidem. Sed quid si cœlebs tum erat? Sed demus quod af-

firmat. Non fuisse tamen ideo servatum ex ipso contextu liquet. Aliunde igitur petere oportuit virginitatis laudes, & meminisse hunc ipsum Prophetam passim ipsis quoque

virginibus internecionem minari.

Ezechiel testatur sese vxore vesperi mor- Tricesima tua, manè loquutum esse ad populum qua quartum. ipsi mandarat Dominus, Diligenter attende, inquit Hieronymus, donec vxor viueret, non habebat libertatem populum commonendi. Moritur vxor, & coniugale vinculam soluitur, & absque vlla trepidatione semper est in officio prophetali. Qui enim liber vocatus est, verè est serus Christi. At te potius miror, Hieronyme, Responsi

fic in aduersario quoquo modo oppugnando suisse occupatum, vt non attederes quum multo antè in munere prophetico perseuetasset Ezechiel, consequi aliam ob causam hic sieri vxoris mortuz mentionem. Iussus enim suerat no lugere, atque adeò populum à luctu auocare, quod se fecisse dicit, etiamsi domi esset ipsi oblata iusti luctus occasio. Quorsum igitur ista?

Iam ad ea testimonia accedo quæ sic collegit ex Paulo Hieronymus, vt planè sit ava-

TOX YHTOS.

Tricesimu Numerat coniugium inter illa quorum quintum. sinis sit mors, & quorum fructus erubescere

Rom. 6.19 nos oporteat. Quenam autem illa sunt? Sicut, inquit Apostolus, exhibitis membra vestra

Respons. Serua impuritati & iniquitati ad patrandam iniquitatem, & c. Et dubitamus diabolicam hanc

doctrinam pronuntiare?

Tricesimu Eôdem, id est ad convitiandum nupriis, detorquet illa, Quum essemus in carne, & nov in nouitate Spiritus, sed in vetustate litere, faciebamus ea que carnis erant, & fructissicabamus morti. Et illa, Insælix ego bomo, quis me liberabit de corpore mortis buius? Et illa, Ipse igitur

Rom.7.24
20.26. mente servio legi Dei, carne autem legi peccati.
Resposso Quòd si hæc de coniugio dicuntur, HieroTricesimu nyme, vt tu vis, quomodo virginem audes

feptimu. Paulum pronuntiare?

Rom. 8.5, Et illa, Qui secundum carnem sunt, qua sunt seeps. carnis sapiunt. Prudentia carnis, mors est. Prudessepons. dentia carnis, inimicitia est in Deum. Qui in carne

funt,

n-

mu

ue-

am

fus

um

mfi

fio.

ol-

iva-

um

cere

cut,

stra

Ini-

anc

tiis,

200

cse-

THIT

cati.

ro-

ides

(unt

ant,

funt, Deo placere non possunt. Hæc verò aduerfus coniugium torquere, quid est aliud quàm doctrinam damoniorum manifelte proponere?Et ne dubitemus hunc fuisse animum 3 Hyeronymi, & hanc fentinam ex qua Syritius & Innocentius impuras & impias illas voces hauserunt quæ nunc quoque ta multos inficiunt, hec ipsa sant Hieronymi in hue locum verba, Si prudentia carnis, inimicitia est in Deum, & qui in carne (unt, Deo placere non possunt: arbitror eos qui serment officio coningali, quod prudentiam carnis deligant, o in carne funt. At ego, Hieronyme, deteftor hunc spiritum qui pronuntiat bonum, malum: & Gangrenfem Synodum arbitror recte adversus hanc tuam sententiam anathema protulisse.

Et illa quorsum, Nolue conformari huic feculo, sed reformamini in nouitate sensus vestri, vt octauum. probetis que sit voluntas Dei bona, & bene pla Rom.12.2 cens, & perfecta. In quæ verba scribens Hierony mus, Concedit, inquit, nuprias, concedit digamiam, & si necesse fuerit, fornicationi & adulterio prafert etiam trigamiam. Sed nos qui corpora nostra exhibere debemus hostiam viuam, &c. non quid concedat Deus, sed quid velit consideremus, vi probemus qua sit voluntas Dei bona & beneplacens & perfecta. Ergo qued cocedit nec bonu, nec beneplaces est, nec perfectum. Et mox, Alind est volunt as Dei, aliud indulgentia. Quid hoc Responsis verò mottri est?quo igitur pudore sacerdotes nuptiis benedicut? si cocedit Deus mala. cur non impunè peccemus? Longè aliter &

f. iiij.

multo rectins Augustinus, non quidem in locum(in quo de virginitate Apostolus ne quidem, verum de fanctis tum virginum tum maritorum moribus agit) fed in illud eiusdem Apostoli scribens, Ego autem vobis parco, Sectatores , inquit, perpetua continentia

Auguft. do admoneo vt suum bonum ita praferant nuptiis,ne Sancta virmalum indicent nuptias, neque fallaciter sed plaginitate, oep.18. ne veraciter ab Apostolo dictum nouerit, qui das nuptum, bene facit.

Et illa, Induimini Christum Iesum , & car-

Tricefim nis curam ne feceritis in desiderys. monum.

Rom.13 14 Et illa, Non plus sapere quam oportet sapere, Mom. 18.3. sed sapere ad pudicitiam, vbi Hieronymus, No ad sobrietatem, inquit, ot male in codicious Latinis legitur, si quidem Grace scriptum est, eis To Respons. ewopover. Quali verò ipie contextus non ma-

nifeste couincat to oweporer vel inutilibus stu diis opponi, qualia nimium multa funt quorum cognitione nullus evadit fanioris men tis, vel eorum arrogantiæ qui intra modum nolunt multis in rebus sapere, ideoque stul-

tissimi tandem euadunt.

r. Cor. 15,

Quadrage Et illa, Sieut carnalibus, sieut paruulis, lac vo amoun. g.Cor. I. bis potum dedi,non escam. Vbi rursum hic noster, Qui an malis est, &) non recipit que spiritus Des sunt, Stultitia enim illi est, nec potest intellige re, quia Spiritualiter diindicatur iste non perfecto eastitatis cibo sed rudi nuptiarum lacte nutritur.

Etilla, Caro & sanguis regnum Dei possidere non possunt, neque corruptio in corruptionem. Vbi Hieronymus, parum sanè pudenter,

in ne m cbis tia ne ladas ar-

re, a-70 11-Au 0en

m ılvo

0us ge to

r. en.

. 06

Hoc, inquit, tam clarum vt nulla exposicione que at manifestius fieri: Si corruptio ad omnem; coitum pertinet , incorruptio aute proprie castita tis est, pramia pudicitia nupita possidere non pos Sant. Imò Hieronyme, vt tibi penitus conita res, dicere te oportuit ingenue nuptias non possessing ci spiritui credamus. Illic verò quis ignorare possit Apostolum differere de corporum post resurrectionem qualitatibus, siue virgi nes fine mariti olim fuerint qui tuc relurget

Et illa, Ex operibus legis non inft ficabitur o- fimum pri mnis caro. Opera legis, inquit, onupua sunt, que mum. s: concedunturetiam in Euangelio, alind efin-Gal 216, dalgentiam infirmitats tribuere, aliud virtutibus Respons. prama polliceri. Hoc est scilicet rem acu tangere. Imo verò quam me tui pudet quu hæc lego, vir alioqui magne? Nam quid est quasi ex industria verbum Dei peruertere, si hoc

Item illa, Sic insipientes estis vt quum core - Quadrage vitis spiritu,nunc carne consumamini? Et illa, Spi finum ritu ambulate, de sideria carnis ne perfeceritis. Galisis, Caro concupifcit adversus spiritum. Vbi Hiero- Gal. 5.16. nymus. Non necesse est nunc, in quit, de operibus carnis dicere, quia longum est. Imò, Hieronyme, vide ne merito dicaris aftute ita prætermittere quo vel vno facilè conuinci poteras. Nec enim in operum carnis enumeratione nuptias invenisses.

Et illa, Defondi vos vni viro, virginem ca finum Stam exhibere Christo, quod , inquit, fi ad totam 1, Cor 11,8.

Quadrage

Ecclesiam credentium volueris reserve, & in had desponsione Christi & maritatas & digamos, & viduas, & virgines contineri, hoc quoque pro nobis facit. N am dum omnes ad pudicitiam & pramium virginitatis inuitat, ostendit cunctis gradibus virginitatem esse potiorem. Sed annon saltem animaduertere te oportuit. Hierony-

Responsi tem animaduertere te oportuit, Hieronyme, si de ifta tua virginitate differeret Apoftolus, ineptissimu futurum fuisse illius defiderium? Nam certe virginitas corporis amiffa nunquam restituitur, ac proinde non potuerunt ynquam pleræque ex Corinthiis co genere virginitatis virgines, coram Deo 2 fisti. Planius est autem quam ve inficiari possis, Apostolu agere de tota Corinthiaca Ecclesia, & de spirituali Ecclesiæ cum Christo coniugio disserentem (quod plenius descripfit alibi ad Rom. 7.& Ephcf. 5.) per virginitatem nihil aliud intelligere quam fanctificationem tum corporis tum spiritus, quæ tum virginibus, tum viduis, tum coniugatis & viris & mulieribus, credentibus denique omnibus communis est in Christo, vt difertè Augustinus annotat, lib. de bono viduitatis, cap.10.

Quadrage Et illa, Qui sunt Christi, carnem suam crusimum cifixerunt cu vitiis & concupiscentiis. Item, Qui quartum. Gal. 5. 24. cum Christo carnem nostram & passiones eius ac desideria crucifiximus, quid rursum ea qua car-

Respons nis sunt agere cupimus? Hoc verò aduersus coniugium torquere, annon est nuptias ve rem omnium pessimam & impurissimam damna-

damnare? Et quum toties satearis non pre- a cipi virginitatem, Hieronyme, quomodo ti bi constabis? Nam certè dubium non est quin contraria carnis concupiscentiis præ-cipiantur. Imò annon est totius Legis Dei Em Tour, secundum spiritum ambulare?

Et illa, Qui seminat in carne sua, de carne Quadrage metet corruptionemvbi etiam hec feribit: Ex-quintur istimo quod qui vxorem habet , quadiu reuertitur ad idipfum ( fic autem folet convertere Gracum illud & Tro outo quo vtitur Apostolus mutuum casti coniugij vsum honeste fignificans) ne tentet eum Satanas, in carne feminer, e) non in spiritu. Qui aute in carne seminat, (no ego loquor, sed Apostolus metit corruptionem. At ego miror, tantu virginitatis de- Responsis fenforem tam obscæna, & tantum Theolo gum tam absurda & tam falsa scribere potuisse. Certe vt cætera omittam quæ hic in Hieronymum dici poterant, nifi hoc ipfius crimen aliæ multæ obtegeret virtutes.cuius fuit iudicij fateri (nec enim id negare poterat quod totide verbis scripsit Apostolus) coinges rurfum coinngi ne tetet cos Sata,& tamen cos dicere corruptione metere, quoniam in carne seminent? Nam certe tota ista carnis satio & corruptionis messis est à Satana. Itaque hoc sanc non esset Satana virare, sed in ipsius laqueos sponte sese indue re, aut stultos imitari de quibus ille no ine-

ptc, Du vitat stulti vitia, in cotraria currunt.

Annon hoc est igitur Apostolică præceptů

bad

no-

di-

1y-

de-

on

co of-

Ec-

fto ri-

ni-

uæ

luc

er-

ta-

ru-Qui

ac ar-

lus vt

am 12-

## ludibrio habere?

Item illa, Elegitnos Pater et effemus fancti Quadrage simū fex-& immaculati coram eo. Sane verò annon fan-Epheli. 4. di funt coniuges quorum fanctos etiam esse Z. Cor. 7 14 liberos testatur Apostolus? Annon sancte illæ vxores quas hoc nomine Petrus vel po-Respons. Hier con- tiùs Spiritus sanctus exornat, etiamsi alicubi tra Heln. no recte illas imaginatur Hieronymus, vxo-

Quadrage res effe desiisse, vt fanctæ esse inciperent? fimu lep Item illa, Ambulanimus in concupiscentin timum.

Ephel.2.3. carnis, & faimus filigira vt cateri. Nunc autem exuamus veterem bominem qui corrumpitur suxta defideria erroris, vt, inquit, nobis ista Apostoli benedictio aptari possit, Gratia vobis cum omnibus qui deligunt Dominum in incorruptione. Er-

go tibi, Hieronyme, coniuges funt iræ filij, Respons. sed redarguit te Spiritus sandus, siquide ita sedatus sensisti, vt iratus scripsisti.

Quadra geimum octauum. Phil.4.8.

& 6.24.

Ista verò cuiusmodi sunt, si modò quicquam illis quæ iam diximus deterius dici potest? Quacunque sunt, inquit Apostolus, osuva, id elt, veneranda, (Hieronymus vertit, pudica, vt & vetus interpres, sed perperam) quacunque a va,id est pura (vetus interpres legit and, fancta, Hieronymus superuacuo verborum ambitu, ad castitatem pertinentia ) bac engitate, (Hieronymus, codice, vt opinor, no inspecto.his copulemur, hac sequamur.) Ista verò quum vt aduerfus coniugium dicta profert, quis pius illis assentiatur?

Respons,

Quid quum ista eodem detorquet? Circun-Quadrage fimum no cisi sumus circuncissione non manufacta, in expo-.muen lialiationem corporis carnis? Et illa, Sapiamus qua & 3.2. sur sum sunt, & non qua super terram? Et illa, Ne-2. Tim.2.4 mo militans Deo se implicat huius vita negotiis? Tit.2.12. Et illa, Abneganies impietatem & secularia de-Respons, sideria, occorros, temperanter (vetus interpres no male sobrie: Hieronymus suo more, caste, quod ipsum tamen contra nos non facit) & inste & pie vinamus in hoc seculo?

Quid amplius? Huc etiam pertrahit illud Quinque Domini dictum, Adhuc multa vohis habeo di- gesimum. cere, sed no potestis ea portare modo. Et torques etiam illud Iacobi, Omne persectum donum de Iacob. 1.27 sursum descendit, vhi, inquit, non sunt nuptia, & descendit non à quolibet. Certè, Hieronyme, Responsance illic come ditur vhi neque nubitur. Cur non igitur cibum etiam & potum, & somnum, hanc denique mortalem vitam semel prohibes?

li

1-

-

1,

a

2-

ci

S

t,

1)

2-

r-

RE

o

e-

7-

77-

0-A- Pergit tamen etiam longiùs, & ab hereditate incorrupta cuius meminit Petrus, arcet gesmum coniuges. Sed bene est quod Lazarum nonimus in sinum Abrahami etiam digami collectum.

Iubet nos idem Apostolus ex Mose, san- Quinqua stos esse, id ett, si Hieronymo credimus, à co- gesimum iugio dehortatur, vt sancti simus. Sed quid si ret. 1. 18. Moses ipse per quem hoc præcipiebatur co- & 22. iugatus erat? Iubet nos etiam castissicare animas nostras. Imò dicit Apostolus, sanctos om- Responsa nostras. Imò dicit Apostolus, sanctos om- Responsa nos iam esse purisicatis animabus (tas duxas invi- 2. 1255,) & addit, iv unaxos anabus (tas duxas invi- 2. 1255,) & addit, iv unaxos animabus (tas duxas invi- 2. 1255) & addit, iv unaxos animabus (tas duxas invi- 2. 1255) & addit, iv unaxos animabus (tas duxas invi- 2. 1255) & addit, iv unaxos animabus (tas duxas invi- 2. 1255) & addit, iv unaxos animabus (tas duxas invi- 2. 1255) & addit, iv unaxos animabus (tas duxas invi- 2. 1255) & addit, iv unaxos animabus (tas duxas invi- 2. 1255) & addit, iv unaxos animabus (tas duxas invi- 2. 1255) & addit, iv unaxos animabus (tas duxas invi- 2. 1255) & addit, iv unaxos animabus (tas duxas invi- 2. 1255) & addit, iv unaxos animabus (tas duxas invi- 2. 1255) & addit, iv unaxos animabus (tas duxas invi- 2. 1255) & addit, iv unaxos animabus (tas duxas invi- 2. 1255) & addit, iv unaxos animabus (tas duxas invi- 2. 1255) & addit, iv unaxos animabus (tas duxas invi- 2. 1255) & addit, iv unaxos animabus (tas duxas invi- 2. 1255) & addit, iv unaxos animabus (tas duxas invi- 2. 1255) & addit, iv unaxos animabus (tas duxas invi- 2. 1255) & addit, iv unaxos animabus (tas duxas invi- 2. 1255) & addit, iv unaxos animabus (tas duxas invi- 2. 1255) & addit, iv unaxos animabus (tas duxas invi- 2. 1255) & addit, iv unaxos animabus (tas duxas invi- 2. 1255) & addit, iv unaxos animabus (tas duxas invi- 2. 1255) & addit, iv unaxos animabus (tas duxas invi- 2. 1255) & addit, iv unaxos animabus (tas duxas invi- 2. 1255) & addit, iv unaxos animabus (tas duxas invi- 2. 1255) & addit, iv unaxos animabus (tas duxas invi- 2. 1255) & addit, iv unaxos animabus (tas duxas invi- 2. 1255) & addit, iv unaxos animabus (tas duxas invi- 2. 1255) & ad

virginitatem vouet? Subiicitur etiam, 215 pin 42 Sergiar avuwonpiror, ad fraternum amorem simulationis expertem, quod miror ab eo præteritum esse qui nullos maritos fratres, nullas yxores forores agnoscit, vt antea vidimus, nisi fuperuenerit cœlibatus votum. At nos credamus potius Spiritui fancto vbique profitenti,fidem (quæ fanctos à mundo fegregat, no autem virgines à coniugibus) eorum esse qui veritatem, id est, verum Dei verbum audiat, vnde tanquam ex fonte promanat vera fraterna dilectio, omnium Ecclesia membrorum communis tessera. Ideo etiam idem LPet.1.23. Apostolus consentiens Ioanni addit, nos non esse regenitos ex comuni semine sine satione ( o nopas quod inuidioso vocabulo Hieronymus coitum maluit hic interpretari ) fed incorruptibili, verbo Dei videlicet manente in aternum. Cuius ergo iudicij, cuius pudoris fuit ista torquere aduer sus nuptias, quamuis aliud se secundum naturam gigni, quam secundum

Quinquagelimum gertium.

riò commune est.

I. Pet.4.1.

Iam verò quid cotumeliofius dici in coniugium potuit, quam quod citat ex codem Apostolo quasi nuptiarum hoste, que tamen coningatum fuisse & vxorem circunduxisse Paulus testatur? Qui passus est in carne, inquit, quieuit à peccato, vt nequaquam in desiders is bominum, sed in voluntate Des, reliquum in carne tempus exigamus. Sufficit enim nobis prateritum

gratiam regigni? Nam sanè verunque filiis Dei tum virginibus tum coniugatis necessa-

tem-

12

a-

m

29

u-

la-

n-

nő

qui

at,

ra-

ro-

em

non

700

nus

pts-

um.

ilta

d fit

lùm

filiis

effa-

con-

dem

men

xiste

quit,

is bo-

carne

tem-

tempus, quando ambulauimus in luxuriis & desirderiis, caterisque vitiis. An hoc verò si in nuptias dictum est, nuptiæ no sunt peccatum, &
quidem cui necessarium sit Christianos omnes renuntiare?

Idem in altera epistola testatur grandia no- Quinquas bis & pretiosa promissa donata esse, vt per has effir quartum. ciamur diuina consortes natura. Quid enim est 2. Pet.1.4. maius co qui datus est nobis, & in quo promissa sunt nobis quæ in cor hominis non afcenderunt? Verum fi Hieronymo credimus, grandia nebis virginitatis promissa donauit, vt per hanc efficiamur dinina consortes natura, fugientes eam qua in mundo est concupiscentiam corruptionis, id est nuprias. Coniuges enim & ij qui nuptias suadent, siquidem ipsi credimus, ij sunt qui post carnem in desideriis pollutionis am - & dein bulat, qui quasi irrationalia iumenta in ventrem ceps, & libidinem pronissunt, in quos denique competunt horrenda illa quæ in perditissimos homines ibi ab Apostolo scribuntur, & quecunque Ioannes profert vt nos à mundi dilectione auocet. Et hæc non est doctrina illa quam Paulus doctrinam dæmoniorum vocat?

Profert quoque Hieronymus solos illos că- Quinqua gesimum tantes canticum nouum, qui non se coinquinaue- quintum. runt cum mulieribus. Ac ne putaremus, inquit, Apoc.4-14 de his dici qui scorta non norunt, statim intulit foannes, V irgines enim permanserut. Quasi verò Response de spirituali virginitate ibi no disserat Ioanpes, vt totus ille liber mysteriorum & visio-

num corporalium ad res cælestes significandas plenus est. Alioqui nos doceat Hieronymus quomodo thoro immaculato adhæreat coinquinatio.

Quinqua Huc quoque spectare decem illas virgines, gesimum quæ sidelium cœtum adumbrant, res ipsa Mat.23. 11. clamat. Agè verò cur quinque satuæ excluduntur? Quoniam, inquit Hieronymus, sola

Responsiverò malo assentiri Paulo clamanti nos intificari ex fide absque operibus, quanuis sanè
assentiar virginitatem mili esse nisi reliquis
fidei fructibus exornatam. Sed quod addit
idem Hieronymus, omnia opera absque virgimitate esse impersecta, quum ab hac virginitate
excludat coingatos, salsum esse dico, co quidem sensu quo loquitur, quum alioqui ipsarum etiam continentissimaru virginum virginitatem exteráque adeò opera plurimum
à persectione abesse ci edam.

Et hactenus quidem refutata sint Hieronymi aduersus Iouinianum argumenta. Nue verò videamus quam aptè illius argumentis responderit, ita quidem vt sunt ab eo annotata. Nam si Iouiniani liber ipse extaret, pleniùs ac fortassis etiam verius explicatam ipsius sententiam haberemus.

Obiiciebat Iouinianus, & quidem recte, nymi ad primam matrimonij institutionem in paradoviniani diso, aduersus eos qui præpostera cœlibatus Primu lo admiratione consugio detrahebant. Quid uiniani ar ad hoc Hieronymus? In paradiso, inquit, ante offen-

offensam virgines, post peccaium autem & extra paradisum protinus nupita. Et mox, Nupita terram replent, virginutas paradisum. At ego di Resutatio co, Hieronyme, In paradiso nuptiæ suerunt nis Hiero ante offensam, & etiam audita iam tuti vox nymit. est, Et erunt duo in carnem unam, & illa benedictio, Crescite & multiplicamini. Est tamen, sateor, post peccatum demum soboles, quia velita disposuerat Dominus vt nemo nisi per gratia seruaretur, vel quia priùs amissum est bonum illud quam tentatum, adeò breuis suit prioris scelicitatis vsura.

Nec istud sanè posterius per se verum est, 2 quoniam coniugati quoque cœlum replent, quum spsa virginitas in sinu coniugati Abra hami sit beata, quanis nec virgines virginitas, nec coniugium coniugatos, sed vtrosque vna Dei gratia instificatos seruet: & virgines quoque: ets non vi sint virgines, ac certè vt

fint, hoc nuptiis debent.

1-

Y-

at

s,

fa

u-

la

50

i-

nè

is.

11

1-1

te

ia-

r-

m

0-

ũc

tis

0-

e-

P-

12-

us

id

nie nie Obiiciebat Iouinianus illud Apostoli, secudum Nunquid non habemus potestatem sorores louinianis arg. mulieres vel vxores circunducendi, vt osten 1. Cor 9. deret etiam sacerdotum puritati probè con uenire cum matrimonio. Hieronymus verò Exceptio etsi alibi aliquoties inculcat se no reproba re nuptias (quibus tamen audiuimus & porro audiemus quales notas inurat (nouos hic fodit cuniculos quibus elabatur. Primum e- Resutatio nim negat probari posse alium præser Pe- 1. trum suisse inter Apostolos coiugatu. Atqui vt de Clemente & Ignatio ipsoque adeò

## 94 TRACTATIO DE

Ambrofio taceam, non temere Paulus addidit Cephe & fratri Domini , ceteros etiam 2 Apoitolos. Sed hoc fane parum mometi ha bet, quia vel vnum Cepham Apostolum simul & maritum fuifle fatis eft, vt coniugium nihil officere sacerdotij dignitati,nedum cuiusuis fidelis muditiei, probetur. Hoc tamen adiiciam, inter fratres Domini vel præcipuum recenseri Iacobum quem vetustas vocat Episcopum Hierosolymoru, quod fi verum eft (vt fcribit etiam diferie Græcus scholiastes) viderit Hieronymus quo iure perpetuum eius cœlibatum prædicet. Sed ad Fxceptio rem venio. Excipit ergo secundo loco Hieronymus. si habuisse ipsos vxores concedatur, reliquisse tamen officium coingale, quod etia testatur Petrus ex Apostolorum persona, quum es Mat. 19.29 respondens Dominus, meminerit quoque corum qui vxorem propier regnum Des relinguint: quod etia ostendar fororum nomen, eas videlicet Refutatio in piritu fuisse germanas, non coninges. Atqui di Aum illud Christisi hoc modo explicandu est, quid fiet fratribus, fororibus, patri, matri, domibus quoque & agris ? nempe Christianus esse non poterit, nisi qui suo etiam erga illos officio fungi definet, quo quid abfurdius dici possit? Relinquendi igitur verbu non eò spectat, quum diserte & generaliter dixerit Apostolus Christianis omnibus con iugibus, Ne fraudate alius alium, & Euangelium non euertat, imò potius stabiliat dile-Ctionem proximi: sed huc potius referrur vt Dei

m

12

i-

1-

C

el

)-

d

US

re

ad

c-

a-

114

es

im

nt:

cet

di

dű

12-

ri-

am

b-

bú

ter

on

ge-

le-

rvt

Dei

Dei gloriam vnusquisque pro suz vocationis ratione quibusuis fine exceptione rebus anteponat, nec sit quicquam amnino quod nostrum cursum abrumpat. Nomen autem 3 forotis minime fane abrogat coningij copu lam, quum è contrario Christiana omnia co iugia inter fratres & forores contrahantur. Deinde si ita effet, oportuit sane Apostolum 4 scribere potius muliere fiue vxorem sorore quam fororem muliere vel vxore, quu mulieris siue vxoris nome, si interpretatione m istam sequamur, latius pateat, ac proinde no præcedere, fed fequi omnino debuerit. Ter- Exceptio tiò excipit nos etiam yurainas posse mulie- 3. res, non autem vxores interpretari, vt hoc videdelicet dictum sit non de vxoribus, sed de san-Etis alsis mulieribus, qua iuxta morem Iudai- 2.Reg.4. ou magistris de sua substantia ministrabant, Hac Luc. 3.3. verò interpretationem etsi sequuntur veteres plerique tum Graci tum Latini, tamen Refutat. I. rectè repudiat Clemens, quoniam, vt rectè obseruat eruditissimus ille vir Petrus Martyr, fi ita effet, non fuiffent ifliusmodi muliere circuductione gravata, sed potius subleuatæ Ecclesiæ, ac proinde cotra Paulu hoc ipsum faceret, quod pro se adducit. Sed alte- 2 ram etia causam adiicio, quia videlicet super vacaneu effet nome yuvaixis. Quorfum enim subiiceretur, quu omnis foror sit mulier? Di co igitur necessariò oportere sororem vxorem interpretari, quoru illud fit latius, istud angustius: & illud prius expressum fuisse ab g. 11.

Apostolo vt maior effet sententiæ empha-

fis:additum auté istad posterius, quòd alioqui honeftum non fuiffet mulieres etiam fi-Exceptio deles circunducere. Ceterum quæ de Ioanne subiicit. Ipsum videlicet quia virgo fuerit plus fuisse amatum, & quod post resurrectionem solus virgo virginem agnouerit: quod dicatur no moriturus, quia virginit as non moritur,nec fordes nuptiarum abluantur cruore martyry, sed maneat cum Christo: denique propterea etiam fuisse non tantum Apostolum vt Petrum, sed etiam Prophetam, & Euangelistam, & guidem aliis prastantiorem, quia exposuit virginitas, quod nuptia scire non poterant:ista quidem, refutatatione lon

Refutatio giore non egent. Dilexit Ioannem peculiari quodam affectu Dominus, pro sua misericordia:nec eius amoris caufa in Ioanne, fed in ipso diligente quæreda est. Non,inquam fuit delictus Ioannes præ cæteris quia virgo sed ideo virgo quia dilectus ab co qui dona fua distribuit vnicuique sicut vult. Agnoscit primus Dominum stantem in litore, scilicet quia virgo, ac non potius quia fic eius oculos direxit Dominus, qui ne præsens quidem ac lateri adhærens, à duobus discipulis agnosci facile potuit, quod eorum oculos teneret. Sordes autem nuptiarum vt & iplius virginitatis per eum tolluntur qui tollit peccata mundi: quod hic ipfe Ioannes apertè testatus est, ita scribens, Si dixerimus nos peccatum non habere, mendaces sumus. Itaque quod diutius mansit fiue superstes

12

m

ıõ

es

at

n

\_

n

rî

d

n

0

a

t

-

S

S

S

perstes fuit in hac vita quam reliqui, causa pracipua & germana fuit, Dei bonitas, Ecclesiam suam respicientis: deinde verò illa ip sa fides qua etiam interueniente translatus est Enoch , ne videret mortem. Denique quòd Petrum Hieronymus spoliat Euangelista & Propheta titulo, vt eius spoliis Ioannem velliat, non recte facit, quum ipsemet alibi referat Marcum ex ore Petri excepisse Euangelicam historiam, cuius proinde verus auctor fuetit Petrus, descriptor autem Marcus. Prophetiæ verò in altera Petri epistola quales & quam vera extent qui non sentit, sane nihil sentit. Demus tamen hoc ita esse, prout varia sunt Dei dona, nec vna eorum menfura, quorfum hæc vt fordescant nuptiæ?

Obiiciebat etiam Iouinianus ad dignita- Tertium tem conjugij afferendam, locum illum Pau- Iouiniani li, Salua tamen fiet per filiorum generatio- argumen nem. Respondet Hieronymus quæ nunc no- Exceptio lo copiosius persequi, quoniam fortassis nec mis. ille quid obiiceret, nec iste (quod fine iniuria dictum fit ) quid de re ipsa responderet satis expendit. Sed quod inter cætera permifcuit, sane non possum prætermittere. Addit Apostolus eo loco, sav μείνοσιν εν πίσει καί άγαπη και άγιασμώ μετά σωφροσύνης, id est si manserint in fide , in charitate, & in sanctificatione & pudicitia. Non enim (inquit Hieronymus ) sobrietas est legenda, ve male babetur in Latinis codicious, sed castitas, id est supportion.

Refut. I. Ego verò miror an potuerit Hieronymus existimare, nullum inuentum iri Græcæ linguæ, vel penè rudem, qui quid esset σωςοοσώνη non intelligeret, ac proinde non facile agnofeeret quò ipsum abripuerit istius contentio-

Luc. 8.25. nis æstus. Dicit Lucas dæmoniacum illum quem inuaserat dæmonum legio, postea repertum σωρρονώντα ad pedes lesu. Paulus apud

eundem, quum Festus eum vt furentem ar-Act. 26.25. gueret, Non infanio, inquit, sed verba eloquor σωρροσύνης. An hæc quoque Hieronymus voculam istam adeò studiose arripiens, ad fuum cœlibatum transtulerit? Imò ne longiùs abeamus, quum eâde epistola & eodem capite Apostolus iubet vxores sese exornare internis dotibus quæ sanctas matronas deceant, pudore videlicet & σωρροσύνη, quis non videt modestiam eo nomine significari? Est autem varia eius vocis declaratio, quu in genere temperantiam declaret, sed tamé latius etiam pateat, adeò vt omnem mentis sanitatem quæ sese intra modum contineat significet. Itaque & temperantiam, & modestiam, & fobrietatem,& fanam mentem, interdum interpretari oportet, prout requirit loci circunstantia. Agè tamen dicamus Pudicitiæ nomen hic optime convenire, de quo sanè nolim contédere, quum vel præcipua fit mulierū virtus : an ideo cœlibatus præcipietur?

> nempe si nullæ sunt vxores pudicæ:qua de re saltem autem audiatur castus ille poeta rusticum patremsamilias, coniugem quide eum-

> > que

US

n-

עעעד

10-

10-

m

ud

ar-

0-

lus

ad

n-

m

re

e-

on

ff:

e-

ùs

2-

i-

n,

m

r-

iæ

nè

1-

67

re

i -

-

16

que multorum liberorum patrem, sed vrbis sordium expertem sic quoque describens, Interea pendent dulces circum oscula nati, Casta pudicitiam servat domus.

Sed longè deterius est quod subiicitur, 2 Tunc ergo, inquit , saluabitur mulier si illos genuerit filios qui virgines permansuri sunt, si quod ipfa perdidit, acquirat in liberis. Egregie profe- Refut.I. ciò, quasi matris salus à filiorum moribns pendeat, nisi siquid ipla fortalsis in educatio- 2 ne peccauit: quasi etiam mater nubes & coniugium sancte colens, aliquam noxam contraxerit à qua in filiis absoluatur: quasi salua res sit, si liberos genuerit cœlibes, aut fortas-3 sis etiam monachos futuros: quasi denique in matribus fitum fit continétiz donum quod 4 filiis largiatur. Denique quorsum hæc? Nam certe verbum univorn quo vtitur Apostolus, non potest commode ad TENTA referri, quod nomen non præcessit nisi in compositione verbi Texto yover, fed ad ipfas vxores pertinet. Neque nos mouere debet numeri mutatio, quum de mulieribus vxoribus in genere, non autem de certa quapiam disserat Apostolus.

Quærebat Iouinianus quæ sit sutura di-Quintum uersitas inter viduam & virgine baptizatam, argumem quæ sic permanserint. Respondet Hierony-tum mus eadem ratione scorta & prostibula si Exceptio Hierony suerint baptizata, virginib equari. Ego, quæ-mistionem hanc miror dignam censuisse tantos Results. viros, de qua vsque adeò contenderent vt

g. iiij.

in apertas etiam marrimonij contumelias ruerent. Sed hoc dico non consequi quod 2 concludit Hieronymus. An enim pares funt vidua & meretrix? Sed hoc etiam die ,qua. uis multo laudabilior fit que integre quam quæ flagitiofè etiam ante baptilmum vixerit, neutram tamen habere de quo in sese glorietur, istam verò cui plura remissa sunt eo ampliorem causam habere in Domino gloriandi: sed ab iis potius que bapt simi gratiam consequentur hac diversitatem effe petendam. Itaque fi ista meliores in sua viduitate, quam illa in foa virginitate fructus ediderit, viduam non dubitarim virgini anteponere. Quid viduam? imò & publicam in vrbe peccatricem, si modò quia plus illi con-3 donatum est, amplius etia dilexerit. Addam & istud: Des mihi, Hieronyme, vel continentissimam virginem baptizata, sed superbam, maledicam, auaram : dem tibi cotra prostitutæ antea pudicitiæ meretricem vel ipfa Laide corruptiorem, sed iam pænitentem, & fine in conjugio fine extra conjugium maximis plurimifque virtutibus exornatam, audebifne tu ipfe illam virginem cum hac mutata peccatrice comparare?

Quintum.

y. Tim. 3.2

Evene

Hierony mis,

Obiiciebat, & quidem perapposite, Iouinianus aduersus coniugij tanquam rei impuræ hostes, Apostolicum illud, Oportet Episcopum esse unius uxoris virum. Hieronymus autem triplicem exceptionem regerit, Sicut,
inquit, in disputatione de virginitate & matri-

menia

36

bo

10

ã.

m

e-(e

ıt

0

1-

i-

i-

2-

n 1-

n 1-

1,

-

fa

30

-

1-1-

enonio Apostoliu suadet quod imperare non audets ne videatur laqueum inicere , sta e) in Ecclesiastico ordine constituendo, quia rudis ex Gentibus construebatur Ecclesia, leuiora nuper credentibus dat pracepta,ne territi ferre non poffent. Denique Apostoli mittunt ut non amplius imponatur Ad.15.28 onerus us qui ex Gentibus crediderunt , nisi vt se abstineant ab idololatria, fornicatione, sanguine & suffocatio, & quasi parunlis & infatibus lac potis dant, non solidum cibu:necpræcipiunt de cotinentia, nec de virginitate significant, nec ad iesunia prouocant, nec dicunt illud, Ne habeant duas tu- Refutat. L. meas, &c. In hac porro exceptione, Deus bone, quis agnoscat Hieronymi acre illud iudicium, & eruditionem minime vulgarem? Primum enim tantum abest ve in illa defignandi episcopi descriptione quippiam mediocre proponat Apostolus sicut rudibus discipulis solent magistri, vt cotrà proposuerit perfectissimum pastoris exemplar, quale nullius oratoris apud Rhetores inuenias. Sed quoniam nescio qua penè fatali cœlibatus persuatione fascinatus Hieronymus, virginitatem pro omnium virtutum quadam, vt ita loquar, ἐπιτομῆ ducebat, idcirco nulla summarum illarum virtutum habita ratione quas in pastore Apostolus requirit, perperam sanè de re tota iudicauit. Deinde quod 2 de illo Apostolorum rescripto profert quam apposite dicitur? Etsi enim habita est Gentium ratio quum Circuncisionis quus illis

no imponeretur, tamé hoc idcirco ppriè fachú nó est vt earu infirmitati cosulerctur, sed quonia vt in ipfa Synodo Petrus oftedit, ini quu fuiffet atque adeò Domini voluntati repugnans, ceremoniaru iugum iis imponere qui semper fuerant eius expertes. Et quod additur de sanguine & suffocato non arguit Gentium ruditatem, sed Iudzorum, quibus vnis hoc tribuitur, quum Gentes multo effent in Christo adultiores, contrà quam opinatus est Hieronymus. Denique sicut nulla fuit in Paulo infirmitas, sed in Iudæis, quòd 3 Timotheum circuncidit, Græca videlicet matre natum (nunquam id alioqui facturus) ita istud Apostolicum interdictum Iudzis datum est non.Gentibus.Sed & illud quo iudicio scripsit Hieronymus de precepto con-

dicio scripsit Hieronymus de precepto continentiz, quod cibum solidum vocat? Nam
si ita est, certè nulli vnquam solidus cibus est
subministratus. Nam coniugij præceptum
lego saltem propter sornicationem, virginitatis autem præceptum nusquam, nusquam,
inquam, in sacris literis inuenio, sed suasionem duntaxat: & quidem addita multiplici restrictione, nempe propter instantem
necessitatem, vt vitetur solitudo nos à melioribus auocans, denique siquis quod velit hoc possit, siue siquis non vratur. Nec dicit Apostolus se hæc ita scribere quòd vereatur ne virginitati pares esse non possint
Corinthij, sed contrà, quòd eis parcat, ne
vide-

videlicet fiad eam quæ imminebat tempestatem accederet coniugij pondus, penitus obruerentur. Nec eriam dicit se hortari dutaxat ad id quod expedire censebat, ne videretur eis laqueum iniicere, sed ne ipsis iniiceret laqueum. Postremò, quu Hieronymus verba illa Christi, Ne possidete duas tunicas, accipit pro solido cibo, omnibus, nisi infirmitas prohibeat, conueniente, multis modis aberrat à Christi scopo. Primum enim solis Apostolis hoc semel dictum est , idque peculiari certè de causa, nempe vt plenam expe rientiam facerent fummæ potentiæ præceptoris, à quo postea suo tempore mittédi erat in vnigerfum terraru orbem. Et quelo quando hoc illis mandatum est? tum certe quum prorsus adhuc rudes erant, & lacte indigebat, nedum ve hic fuerit folidus ille cibus. Quòd si quis roget, cur igitur onus adeò disficile tam infirmis imposuerit, quum præsertim illos ia confirmatos in orbem terrarum mittens, eadem illa non repetierit: respodeo longè facilius fuiffe mandatum illud, quauis prima fronte longe afperrimum videatur. Nam (vt de præceptoris præsentia tacea quæ vni catum illos fulciebat, vt passim apparet)longè aliud fuit apud suos gentiles obire breuis temporis legationem, quam ad vniuerfum orbem expugnandum mitti-aliud quoque mitti viatico quidem vacuos, sed breui ad præceptorem reuersuros, addita promis

fa-

ed

ini

re-

re

od

uit

JUS

cf-

pi-

illa

òd

cet

us)

æis

iu-

-ne

am

eft

um

ni-

m,

ua-

lti-

em

ac-

ve-

di-

ve-

fint

ne

de-

fione fore vt nihil tamen ipfis deeffet, quam Mat.10-16. dicere, Ecce ego mitto vos vt oues in medio luporum. Itaque tum roganti Domino refpondent nihil fibi defuitle: postea verò sæpe defuerunt eis multa, quavis nunquam, vt ait

Exceptio Hierony mi altera.

Apostolus, fuerint à Deo destituti. Alteram exceptionem mutuatur Hieronymus'à temporis sui consuetudine. Nam, inquit, fatetur Iouinianus non posse Episcopum esse, qui in episcopatu filios faciat. alsoque fi deprehe sus fuerst, no quasi vir tenebitur: sed quasi adulter tenebitur. Oportet ergo Episcopum esse vnius vxoris virum. id est, que unam uxorem habuerit, non habeat.

Refug.I.

Atqui manifesta etiam est ista cavillatio. Neque enim scripsit Apostolus perovivas fuisse, sed evas esse: quanquam in co sane assentior Hieronymo & Chryfottomo, non effe hæc Apostoli verba sic accipienda quasi nullus nisi vnius vxoris vir sit ad ministerij munus deligendus. Quod autem ad illum morem attinet nullum episcopum maritum deligedi nisi qui vaoris vsui renuntiaret: fateor vetustum quidem suisse, sed Roma dutaxat pracise seruatum, vbi constat vixisse & docuisse Iouinianum. Verum quid ad nos si Romana Ecclesia iam tum pietatis prætextu mysterium iniquitatis moliens, laqueum iniicere voluit imperitorum conscientia? Tyrannicam autem ac plane Satanicam fuisse istam legem cœlibatus, non tantum illud ostendit quod manifeste repugnat Apostolicæ do-Etrinæ, sed etiam quod à Nicena Synodo clarè&

C

11

n

-

17

iõ

7.

n.

1.

2-

e,

ec

115

m

di

u-

Te

na

e-

re

i-

m lit

oa-

8

rè & expresse redarguatur: vnde etia factum vt à fexta synodo OEcumenica ob eam causam Romana Ecclesia diserte, quod ad presbyteros quidem & diaconos, fuerit reprehensa, præsentibus nec repugnantibus Agathonis Papa Romani τοποτηρήταις, qua de re alibi pleniùs differemus. Vrget tamen Hieronymus in eandem fententiam , σώφρονος, & аучотито nomina quibus ibidem vtitur Apo- 3 stolus. Sed iam ostendimus ista maritis quoque fidelibus quadrare. Conatur tamen præterea Hieronymus istum morem fic excufare. Si laiem, inquit, & quicunque fidelis, orare no Exceptio potest, nisi careat officio coningali: sacerdoti, cui tertia Hie semper pro populo offerenda sunt sacrificia, semper 1. Cor. 7.5. orandum est. Si semper orandum est, ergo semper carendum matrimonio. Nam & in veteri lege, qui pro populo hostias offerebant, non solum in domibus suis non erant, sed purificabantur ad tempus ab vxoribus separati: & vinum & siceram non bibebant, que solent libidinem procreare. Hec ve- Refut. I. ro fi fic haberent, quis tandem nuberet in 2 Domino? Sed de quibus precibus agat Apo- 3 stolus, abunde dictum est à nobis. Quodautem citat ex lege, nu squam extat neque quod ad coniugalis coitus immunditiem, neque quod ad vxorum separationem attinet, vt sepe mirari subierit ab Ambrosio quoque Ambrosia id dici, & Augustiuum in eo qui nusquam est 1.ad Timo expediendo nodo tantopere laborare. Loge cap.4. itaque rectiùs Chrysoftomus, Quomodo, in- nus qual. quit, bonorabiles sunt nuptia, si nos tantopere im-

in Leuit. pedigt? Et mox, Si qui impedici funt ex nuptiu, 62.& Re eract.lib.2. sciant quod non nuptia illu impedimento fuerut, cas. Chry fed volunt as que male vtitur nuptiss. Namnefofto. in que vinum facit ebrietatem, sed mala volunta, epift.ad Heb.ho.7 & moderationis excessus. V tere cum moderatione nuptiis, & PRIMVS ERIS IN RE-

Hiero. Occano. tom.z Obicctio.

6 N O, & omnibus fruêris bonis. Denique opponamus sibiipsi Hieronymum longè rectius alibi de Episcopis coniugatis scribentem. Quaritur quid sit, inquit, in ordinando Episcopo, non quid fuerit. quare vero solum vxoris nome impediat, quod folum peccatu non fuit? Ne-

Responsio que verò, inquiet fortasse quispiam, dixit vn quam Hieronymus, nuptias effe peccatum. Respondeo ve totidem verbis id no dixerit, imò quoties libuit, hæreticorum esse testatur nuptias damnare:eum tamen fatis ex ore suo conuinci. Quid enim est aliud peccatum quam quod malum eft? quam quod non nisi ex venia licet? cuius denique tanta est immunditia, vt ei vacare & Christiani officium implere, imò ne precari quidem pofsis? Sed hoc ex iis quæ mox subiiciam magis etiam liquebit.

Sextum **Jouiniani** argumen tum. Exceptio Hierony mi I.

Refutatio

Quærebat quoque Iouinianus, Si omnes fuerint virgines, quomodo stabit genus humanum?Hîc verò miris modis Hieronymus tergiuerlatur,nec tamen elabi potest. Quid fi,inquit,omnes fuerint vidua, vel in matrimonio continentes? Respondebit Iouinianus ne hoc Exceptio. quidé fieri oportere, & tu no du no expedieris, Hier. Iteru excipit Hiero. V ereris ne fivir

-ginita-

is.

it,

e-

u.

ne

E-

P-

c-

n-

E-

716

e-

vn

m.

it,

a-

0-

ca-

od

nta

of-

-lo

gis

nes

-שר

nus

uid

onio

hoc lie-

vir

ita-

ginitatem plures appetierint, cessent lupa, cessent adultera, ne infantes in vrbibus & villis non vagiant. Facis verò mihi iniuriam, Hieronyme, 1. potuit optimo iure regerere Iouinianus, qui stupra & adulteria fugienda suadeo cú Apostolo quum nuptias suadeo. Imò hoc vereor 2 potius ne manente ista Tyrannica cœlibatus lege, eueniat quod Paphnutius iam olim Synodo Nicenz prædixit,& euentu iam cæpit confirmari, id est, vt pro legitimis vxoribus, omnia concubinis, scortis, turpissimis denique libidinibus conspurcentur, quia eò deuenire tandem oportet qui remedium obla-3 tom aspernantur. Vereor & illud, ne si perfuaferis quod tu dicis contra Dei verbu,malum effe nimirum mulierem tangere, per te non ster quominus nulli ex sanctorum connubio propagentur.

Dicebat etiam Iouinianus, non pro fcor- septimă tatoribus aut adulteris, nec contra continen- Iouiniani tiam, sed contra istos qui virginitatis admiratione nuptias non verbo quidem, sed reipsa damnabant, alij quide in omnibus simpliciter, (vt ex superioribus Hieronymi argumétis liquet.& multo magis ex iis que sequútur coftabit)alij verò in Clero dutaxat, tanqua facerdotij puritas matrimonio contaminetur: dicebateinqua, aduerfus iftos Ioninianus, Cur igitur creata sunt genitalia, & sic à Coditore sapientissimo fabricati sumus, ut mutuum nostri patiamur ardorem, & gestiamus in natu- Exceptio ralem copulam? Hieronymus respondet, sed Hieron L. tamen titubas, ad alios etiam vsus eas partes

Exceptio esse conditas. Hoc verò nihil ad rem. Loquimur enim de alio vsu qui negari non potest. Nunquam ergo cessemus, inquit, à libidine, ne huiusmodi membra frustra portemus. Cur
enim maritus se abstineat ab vivore? Cur casta
vidua perseueret, si ad hoc tantium nati sumus, vt

pecudum more vinamus? aut quid mihi nocebit si cum vxore mea alius concubuerit? Quorsum eunuchos propter regnum Dei commendat Domi-

nus? Cur Paulus imo Dominus ipse has etiam par-Refutatio tes habuit? Pudet enim me Hieronymi verba

omnia huc adscribere. Atqui hoc quidem no est respondere, sed caluniari. Scortatio certe & adulterium contra hominis ratione præditi, nedum contra Christiani & regeniti hominis naturam est. Loquitur autem Iouinianus de recto illarum partium vsu: & hoc dicit, Hieronyme, vel non sapienter fabricatos suisse homines, & accusandum in ipsa

natura humana opificem : vel fatendum esse in naturam & naturæ architectum peccare qui ab illarum partium vsu legitimo taquam

à re non nisi ex comparatione deterioris mali bona, homines auocent : qui denique om-

nesquantum in se est cuperent esse cœlibes,

& Apostoli verba, Velim omnes esse sicut meipsum, eò detorquent. Tuum verò suit non

tergiuersari neque absurda ista opponere, sed solidas rationes opponere, vel sentétiam

mutare. Quæris cur igitur laudentur qui seipsos castrarunt propier regnum Dei? quasi

verò Domino non liceat quos ad rectum

-

17

t

F

1-

1-

04

18

tè

Z-

0-

oc

riosa

ffe

are

am

na-

m-

es,

nes-

non

fei-

uali

fum

vsum formauit, ad alium etia præstantiorem traducere: & quasi non sint maxima laude digni qui hac etiam in parte seipsos abnegant. Sed hoc sanè iis demum couenit quibus datum est, & quadiu datum est. Manet interea communis ordo naturæ sic Dei opisicis decreto confirmatus, vt quicunque illum voluerit, quocunque id obtentu siat, rescindere, tadem sese autem ratione cocidit quod de Paulo ipsoque adeò Domino nostro certe non admodum mapo en mas e codem loco scribit Hieronymus.

bit Hieronymus. Denique quum Iouinianus obiiceret Do- Offaun To minum præsentia sua nuprias honorasse, duo uiniani ar responsat Hieronymus, quem tamen opor- gumentu. tuit simpliciter affentiri, si nuptias este Tipious verè cum Apostolo sentiebat. Primum igi- Exceptio tur inquit hic quoque Iudaicam confuerudi- Hieronynem obseruasse Dominum, sicut & ide cir- mi 1. cuncifus est, ne Iudæis iustam causam se interficiendi tribuere videretur. quasi verò vel Refut. 1. nuptiæ fint ex legalium ceremoniarum iam abolitarum numero, ac non in ipfo paradifo, perpetuo & inuiolabili naturæ fædere fancitæ: quarum dignitatem imminuit quidem corruptio superueniens, non autem sustulit. Deinde ponamus ad nuptias inuitatum Do-2 minum venire recufasse.quis eum propterea

damnare naturam vel vt legis transgressorem mortis reum censuisset? Imò(quod iam

toties Hieronymű fecisse ostendimus) quum 3

h. j.

quiequid in carnis opera scriptum est aduerfus nuptias to queret, & quum argumentum illud Ioniniani, Si omnes virgenes fuerint, quomodo stabit humanum genus, oppugnaret, hoc sanè suit naturam damnare. Denique vade causam iltam delumpsit Hiero. 4 nymus, legis à Domino impletæ? Loge enim aliter hac de re sensit Apostolus, scribes ideo factum sub lege vt eos qui sub lege erant redimeret: Oportuit enim ab eo iultitiam om-

nem impleri, qui factus est nobis à Deo Pa-

Gal. 4.4.

Exceptio Hierony-Refut.I.

ginitatis

quid ex

tre iustitia. Secundò respondet qui semel venit ad nuptias, semel docuisse esse nubédum. mi altera. Ergo, Heronyme, primas faltem nuptias no esse malas iam randem confiteris, quum minime fueris vnquam dicturus, Christum docuisse vel semel vel sæpius esse male agendum. Neque ego verò, inquit, coningium damno, qued est harencorum. Verum quis hic pudor est, postquam omnibus conuitiis & probis coniugium affeceris, negare te nuptiis detraxisse, & vno verbulo tot maculas abstergi 2 posse arbitrari? Postremò anno illum meminisse saltem oportuit, quum ineptă & elube hoc argumentum ex Tertulliano repeteret,

set, nempe hominem Ecclesiæ non fuisse? Sed fortaffe rogabit quispiam quid igitur De cœliba tus & vir- hac de re mihi videatur. Respondeo, quod ad huius vitæ tranquillius transigendæ compræftantia moditatem & rationem attinct, coelibatum Deiverbo in iis quidem qui non vruntur, meritò nunc sentiedu.

quid in eu tot ante annis duriffime fcrip f-

(id eft

1-

m

it,

u-

e-

0-

m

CO

c.

n-

a-

re-

m.

nó

ni-

0.

en-

mo,

or

2110

ra-

rgi

mi-

übe

ret,

1-

itur

m-

um

unc

lest

?

(id est post ingressum peccati in núdum) anteponiconiugio, duabus præsertim de caufis. Cœlebs enim liber est à plurimis maximisque rei domesticæ curis, ac proinde ad præstatiora sine distractione meditada multo elt accommodatior: quas ob causas, accedente etiam tertia, nempe téporum vel præfentium vel imminentium asperitate, pronutiat Apostolus melius facere, & beatiores, id est, meliore conditione esse cœlibes quam miritos. Sin verò de futuræ vitæ præmiis quæritur, primum illud dico, nullum neque virginibus neque coniugatis præmiú deberi, ac proinde Christianos istam quæstionem no admodum decere, vt qui potius de eo laboret, quo modo fint Domino suo placituri, quam quid ab eo mercedis inutiles serui sint accepturi. Et certe fuit hæc infignis versutia Satanæ, vt magnos alioqui viros in mercedis potius quam in laboris meditatione occuparet. Scripturam verò quum satis costet nihil de istius generis cotrouersiis statuere, sed iubere potius vt que praua funt fugientes, & quæ recta funt sequentes, vocationis nostræ curlum fine conjuges fine virgines alacriter obeamus de corona nostra (ecuri, quorsum ista, quæso, digladiatio? Cur non. n.æque diues Ecclesia, bonis & sanctis coiugibus, atq; virginibus abudans? & à quo spiritu profecte fint ista contentiones, annon exitus ip se satis demostrat? Sed age, vt hoc querere licuerit fælici illo, vtinam no imaginario, seculo,

h. ij.

in quo de virtutum præstantia certamé erat, quorsum hæc ad illos qui legis cœlibatus pretextu, teste Deo & Angelis, ipsisque adeò diabolis, penè opinor, cohorrescentibus, orbem terrarum in Sodomam & Gomorrham transformarut? Nullus certe, ne istorum quidem, ignorat cò rem rediisse vt mudus hodie vniuersus nihil sit aliud quam spurcissimum lupanar. Et nos scilicet carnis libertaté prædicamus, qui nemini iniiciendum virginitatis perpetuæ laqueum, & vnicuique cotinentiæ donum non habenti accipiendam vxoré quicum sancte & publice viuat, cu Apostolo docemus. Sed ad rem. Si pro modo, quamuis non pro merito certaminis, donabitur brabium, vtcunque admirer in fanctis cotinentibus singulare & angelicum potius quam humanum Dei donum, non possum tamen vicissim non prædicare corum fortitudinem qui coniugij pondus sic perferunt vt no succumbant. Commune enim eft, quauis non æquale, certamen cum incontinentia, tu virginibus tum coniugibus. Coniuges verò quam varias & multiplices obire pugnas necesse est, quas penitus cœlibes ignorant? Denique quod sæpe iam dixi, aperte iteru dico, neque virginitatem neque coiugiu in earum rerum numero cenferi oportere quæ per fe fint expetibiles, vel in quibus per se positum fit regnum Dei:sed quatenus vel ad illam vel ad istud vocatus est quispia, & sua vocatione bene vtitur ad Dei gloriam & proximi ædificatio-

de

it,

us

eò

or-

m

ui-

die

m æ-

ta-

en-

oré olo

uis

ra-

n-

àm

en

em ac-

on ir-

crò

ae-

)c-

co, um

fe

um

vel ne

ifiiocationem, coronari tum cœlibes, tu maritos prout certarunt. Itaque totum illud de centesimo siue sexagesimo virginum & de trice-Mat. 13.8. simo viduarum fructu, exclusis coniugibus (quorum tamen vberrimos fructus iampridem carpit & carpet ad extremu víque Domini aduentum Ecclesia,) vt inane & absurdum fomnium repudio : quum nihil ibi tale commemoret Dominus neque de vitæ eternæ vel pari vel impari præmio, fed de verbi Dei in præsenti vita efficacitate differat. Et

de Hieronymo quidem hactenus.

Ne quis autem me calumnietur non tam afferendæ veritatis quam nouandaru rerum, aut iam receptæ nouationis, vt nonnulli loquuntur, defendendæ fludio, non in iftam Hieronymi reprehesionem incidisse, sed vltrò cam quæsiuisse: præterquam quòd conscientiæ mez teltem Deum ipsum appello, spero equos omnes lectores reipsa facile que mihi mens fuerit æstimaturos. Apologiam porrò ipsius Hieronymi cur attingere noluerim si quis rogabit, sciat duabus de causis id à me non effe factum, quia videlicet quum nihil mihi quidem proferre videatur quod pro iusta excusatione accipi possit, illi tamé omnino parcendum potius quam alteram in eum parandam refutationem putaui.

Ista verò que nunc subilcio, diuersa qui- ta alioru dem sunt à superioribus, sed partim ex eo- pro cœlidem auctore, partim ex aliis scriptoribus pe- ric.ex Dei tita,ad quæ sigillatim etiam respondendum verbo scri

Argumen

h. iij.

putauimus. Nam illa repetere quæ ex Hiero nymo deprompta recentiores, ac præsertim blasphemi pontifices Syritius & Innocentius primus, ex malis deteriora fecerunt, fuperuacuus labor fuiffet.

Argumen tum primum Respons.1

Proferunt exempla quorunda à condito mudo ad Christi aduentum qui cœlibes vixerunt. Atqui non quæritur an cælibatus fit vitæ genus Deo probatum, (quis enim hoc negat, modò ad rectu finem referatur?) sed an lit Verbi ministris necessarium, &ita quidem vt votu præcat ordinationi. Itaque abfurde ista citantur, vt interim taceam paucif simos illos fuisse, nec omnes ex Prophetaru aut sacerdor u numero. Imò ipsi inficiari no possunt sub lege sacerdotes ipsumque adeò Pontif. Maximum ac Leuitas fuisse coniuga Obiectio. tos. Sed excipiuntid necessitate factu, quod ex sola tribu Leui deligerentur sacerdotes,

Respons.

quorum alioqui genus intercidiffet, quæ ratio nunc non obtinet. Ego verò ita id oportuisse ob eam etiam causam fieri concedo: fed hanc solam fuisse conjugij sacerdotum causam fortiter nego, verum hanc potius, quo etiam respexit Apostolus, quum diceret, Propter scortationem auté vnusquisque vxo rem suam habeat. Fuerunt enim & illi homi nes: ne que peculiarem continentiæ promif-

sionem à Deo habuerunt.

Citant Legem Domini, vbi immundus Argumen tum secun pronutiatur à quo manat semen cubilis, (sic Leui.15.16 enim habent Hebræa) quod ipsi de quouis LIIOS

ro

m

n-

u-

to

/i-

fit

oc

ed

i-

b-

cif

rū

nõ

eò

gı

od

es,

2-

-10

o:

m

15,

et,

NO

mi

if-

us

fic

itu

coitu interpretantur, adeò quidem vt Augu Augustin: stinus in hoc nodo expediendo plurimum quæst.in laborarit. Sed mirum est illos non animad- quaft 82uertisse quod ex epitheto non temere adiun & lib.re-Coliquet, nempe Mosen initio capitis illius cap 55. 15. agerede gonorrhæa qua vocat, postea ve Relponsis ro de seminis per quietem inuoluntario fluxu disferere, vt iple quoque Caietanus agno scit, Q is igitur pudor, imò quæ inscitia fuit hoc torquere adversus cubile nuptiarum im pollutum? Deinde illud quoque animaduer 2 tere debue runt, legale & externam duntaxat fuisse istam pollutione vt & alias multas, ac proinde nollum nunc ei locum relinqui, nifi cztera etia legalia velintin vium reuocare. Postremo non tantum ad sacerdotes, sed ad 3 quoluis etia ex populo lex ista pertinebat. Vbi autem comperient prohibitos maritos à templi aditu & vllis sacrificiis quoties vxo res suas attigissent? Non est igitur quod veterum hac in re consuctudo nobis opponatur, de qua tamé Hieronymus, Ipsorum ( inquit) conscientiam conuenio qui eodem die post apolog. ad coitum communicant, quare ad Martyres ire no Pamachiu audent? quare non ingrediuntur Ecclesias? an ahis in publico, alius in domo Christus est? Quod in Ecclesia non licet, domi non licet Chrisoitomus autem duriùs etiam loquitur, & quide quod mirum eft,lectum nuptiarum incontaminatum effe professus, Quo die, inquit, liberis legitime operam dedisti, quamuis illud Chrysoft. crimen non sit, or are camen non audes, quod ta- Matth. h. !!!].

log.2.

me quum ad folas preces publicas pertineat, viderit Hieronymus, quo iure illud ad priuatas etiam trahat, errorem suum ita excusans vt etiam duplicet, quum in Apologia repetit abfordiffimum illud argumentum : Si femper orandum est, nunquam ergo coniugio serviendum: & huc etiam manifeste torquet illud Petri, ne impediantur orationes nostra. Ceteru illa con suetudo, etsi ex eo manauit quòd quam religiosissime cupiebant accipi tantæ rei sacramenta (quod studium non potest non magnopere laudari)tamen quum in nuptiarum opere statuat peccatum quod à Christi communione arceat, atque adeò ab Ecclesiæ corpore nos auellat, manifesta fuit superstitio, præter Dei verbum inuecta : quamuis editi fint Canones postea quibus non modò confirmaretur, sed etiam plurimum augeretur. Itaque mirum non est ex eo errore qui per speciem religionis irrepserat, maiorem etiam abulum exortum, nempe vt quibus religio erat ad templum accedere, religio non esset domi cænam priuatam facere,id est,facra mysteria manifeste prophanare, si Paulo credimus. quod tamen fatis ex eodem illo Hieronymi loco apparet fuisse Romz præcipue factitatum, quod tum illic quoti-Sustin apo die corpus Domini accipere consueuissent, quum tamen Iustini ætate diebus tatum Dominicis synaxis celebraretur. Ex eode fonte, id est, ex illo Leuitici loco perperam expo-

fito, profluxit & illud argumentum ab Am-

brofio expressum, & ab aliis postea inculcatum, semper ministris continendum, quia semper orandum et sugster sacrificandum, cui noua refuratione non est opus. Sed execrabiles funt profecto Syritij & Innocentij voces, quum ittud tam falfum & Dei verbo repugnans argumentum fic cupide arripuerunt vt aduerfus coniugium quicquid in turpissima lupanaria dici potest euomuerint, arbitrati nimirum domum Domini polcherrime repurgatum iri, si coniuges à regno Dei, quantum inse eft, exclusiffent. Syrieij autem in primis pudenda etiam est inscitia, & incredibilis audacia, quum annuas facerdotum vices fuife fcribit, quibus ipfos ab vxoribus feiundos fuiffe comminiscitur.

Ausus etiam est suriosus ille Smytheus re-Tertiu ar ponere rancidu illud pro sacerdotum cœlibatu argumentum, quòd videlicet iuberetur Israelitæ accinctis renibus agnu Paschæ edere: quo ritu(inquit) significata est castitas. Res Resposso pondet doctissimus P. Martyr, præterquàm quòd totum hoc aliegoricum est, aliam causam huius ritus ab ipso Mose exprimi: & tamé vt castitatem ita significată suisse demus, pertinere quoque castitatem ad cæteros, atque adeò ad vniuersum populum: ac proindesi valeret hoc argumentum, excludendum suisse ab his conuiniis totum Israelem.

Ex nouo Testamento citant Mariæ virgi-Quartu ar nis votum. Neque verò ignoramus quid ve- gumentu.

teres ea de re senserint & scripferint. Verum vnde tandem votum istud eliciunt? De perretua selectissima illius virginis virginitate non ago, quam minime fane inficior, quum ante partum quidem virginem fuisse & ex Esaix prædictione & ex Matthæi narratione certissime constet, post partum verò à losepho fuisse cognitam neque vsquam legamus, nec sane sit probabile. Eius ergo puristimam virginitatem minime in dubium voco, fed de voto quærro, vnde tandem colligi possit: quia non modò nulla eius rei mentio apud Matthæum, sed etiam contrarium manifeste colligi potest ex co quod effet viro desposa. Quorsum enim desponsatio, si vere nubere non instituerat? Nec rursus inficior Dei prouidentia ita fuisse factu, sed aliud tamé ipsius Mariæ colilium fuisse dico, quum præsertim, vt ex eius perculsione apparet, minime in mentem ei venisset quod postea nuntiavit Angelus. At enim (dices) cur igitur excipit le virum non cognoscere? Nempe, vt etia idem D. Mattyr egregiè observauit, cogitas virgo quid tandem sibi vellet tam inexpectata & fibi adhue virgini minime conueniens falutatio, modeste & prudenter de rei futura modo & ratione quærit. Nam si vsitata futura erat conceptio, differendus saltem videbatar nuntius quoad víque marito effet coiun-&a. Sin verò potius, quod ex Angeli verbis proculdubiò colligebat, extra ordinem id fu turum esfet, cupiebat & illud, quatum virgineus

n

C

n X

n d

d

c

-

S

1,

n

it

(e

n

0

8

1-

æ. 1-

1-

1-

S

fu

i-

JS

neus pudor patiebatur, edoceri: subuerita nimiru ne alioqui de fama ac de vita etia periclitaretur, si gravida necdu nupra deprehenderetur. Quorfum autem hæc ad votum?Poftea vero vouisse virginitatem vnde colligemus, quauis illibatam exconfensu Iosephi, custo dis p tiùs quam mariti, permasisse vitrò conceda? Postremò quorsum hæc ad Cle ru voto perpetui cœlibatus coffringendum?

Euerso porco legis Cœlibatus fundameto libatus no pracipuo, quum quacunque ex verbo Dei effe ex tra scripto nonnulli proferunt, partim absurde ditione citent, partim étiam manifelt è nec fine blaf - ca feripta. phemia torqueant : necessarium est vt à verbo Dei depulsi aliunde subsidium petant qui Cleri cœlibatumadeò pertinaciter defendut. Hincenim efficitur (quod eriam Thomas & saniores Scholastici tuentur) vel à traditione Apostolica non scripta, vel à iure Ecclesiastico-quod vocant, promanasse, aut si neutru etiam istorum verum est, manifeste damnadam effe Legé que à Deo nullo modo profecta doceatur. The same of the control of

Traditionem auté Apostolicam scriptam Argumen esse qui tadem probabunt, quum in scriptis tu primu. Apoltolicis nusquam extet? Canones enim Resposso. illos ita vocatos, pro Apostolicis habere istinon possunt, quin à Papa Gelasio dissentiat, ac proinde Catholici effe definat : siquidem, vtipli arbitratur, eadem est illa Romana sedes quæ & Ecclesia Catholica. Clemétis ve\_ Obieft.2. rò diatayas quis tande nisi summe impudens

vt Apostolicas tueri possit? Nos tamen & Responsio istas & illos suo loco fauente Deo, expende mus,ac ne istis quidem fauere oftendemus. Superest igitur vt traditio ista sit appapos.

zraditione azezou.

Lege cœ Sed qui potuit vel fine scriptis tradi, vel etia este ex A- tolerari ab Apostolis quod non modò non postolica extat in corum libris (quibus tamen affirmo complexos fuisse quicquid saltem directe conscientiam respicit) sed etiam illoru scriptis ex diametro repugnat? Quid enim attinet tergiuersari? Imperari coniugium iis sal tem qui vruntur non est quòd quisquam nisi prefractus inficiari possit. Sed audio quid excipiant. Contendunt ex veteribus etia ple rique hoc non pertinere ad cos qui continentiam vouerint, Atqui vitiofisimum esse hoc argumenti genus ne pueri quidem ipsi in scholis ignorant, quum illud ipsum de quo quaritur, ad alterius probationem assumitur, quod repetitionem principij vocant. Hoc igitur nobis imprimis demonstretur, votum perpetuæ continentiæ, aut præcepto aliquo, aut exemplo ex facris literis petito niti: deinde ab iis qui ad munus aliquod Ecclesiasticum vocabantur id genus voti fla gitatum fuisse: ac tertio demum loco nobis ostendant cur Paulus hacipsa de re exprofesso rogatus à Corinthiis, ne pou quidem iflius diftinctionis meminerit. Quum enim adeò graviter istorum iudicio peccent qui votum istiusmodi violant, quîtandem fieri potuit vt eius exceptionis nullo modo memine

minerit Apostolus? Quid quòd nusquam vir ginitatem ne suadet quide, nisi addita ratio ne,qua vel cessante vel alterius validioris in teruentu impedita, nullus ei fuafioni locus relinquitnr? Quid quòd tam expresse testatur se nolle cuiquam laqueum iniicere? Ne- Obiete. que nos verò, inquiunt isti, cuiquam laqeum iniicimus,quum ad uouendum nemo cogatur. Egregium sanè resposum, quod mirum Resposso. est Apostolo in mentem non venisse perinde ac si quis nullum quidem obtorto collo ad suspendium trahat, sed pendentes ex trabe laqueos oftentans ac etiam ad illos inuitans, quicunque ceruicem inferere vltrò voluerint non modò non eripiat huic periculo, sed etiam extricare se volentes pro viribus impediat. Ac ne quis duriorem effe ista similitudinem arbitretur, sciat me discedere ab Apostoli vestigiis noluisse, qui non continentiam quidem ipsam, (absit enim hoc à nobis) sed servanda continentia legem Laqueum vocauit. Quid quod tam multis idem Apostolus Diaconi & Episcopi dotes describens, non modò non requirit perpetuam istam continentiam, sed etiam vnius vxoris virum admittit? Nam quòd nonnulnon vxores, sed sorores potius suisse volunt à quibus videlicet ex voto abstinerent, ne re futatione quidem indigere vel ex historiæ Nicenæ Sydodo liquido perspicitur. Sed de his etiam plenius differemus, vbi de matrimoniis ipso iure nullis agetur. HacauEpiphan.

tem est huius argumenti summa, quantumuis Apostolicam esse hanc traditionem asserant veteres nonnulli, ac præsertim Epiphacontra A. nius, tamen id ne verisimile quide esse, quopostolicos niam alioqui à seipsis Apostolos disensisse

consequeretur.

Iam verò si interdictum istud ab Apostobatus non recte præ lis neque in facras tabulas eft relatum, nec elefiafticu voce traditum, quid superest nisi ve sit Eccle fine positi siastici sine positini inris quod vocant? Et sanè huc adacti confugiunt Scholastici omnes quibus aliquid est iudicij, tum quoniam quz ex verbo Dei proferuntur vident manife-

> stissimè torqueri, tum quòd alioqui sanctissimi sui Papæ dispensationes tueri non possent. Nos verò quale sit ius istud non Apostolicum & tamen Ecclesiasticum, age di-

21

rı

q

n

li

ci

Ca

n

fa

A

fc

20

spiciamus.

Argumen tu primu.

Hoc igitur omnes æquos iudices mihi cocessuros arbitror, ratas esse non posse leges nisi ab eo profectas cui condendarum legum sit potestas. Hanc ergo auctoritate cuiquam vnquam mortalium à Deo fuisse attribută vt leges conscientiis ferret, oftendat nobis ifta-

fione.

Obiect. 1. rum legum Ecclesiasticarum defensores. sin cu respon minus, mirari desinat nos istiusmodi iugum recufare. Mosen audio leges etiam huiusmodi ferentem, sed quas ex ore & manibus Domini acceperat, quibus addere quicquam aut detrahere, ne tum quidem cuiqua mortali fas effet, quum Deus adhuc πολυμερώς και

2 ποσυμέρρως loquebatur. Davidem & Solomonem

monem audio in ftructura templi quædam prærer tabernaculi dimensiones ædificasse, sedillum guidem Prophetam, istum verò patris monitis obtemperantem. Leges autem de sacerdotum & Leuitaru vicibus præterquam quod ex eodem Spiritu manarunt, ad ordinem propriè non autem ad conscien tiam aut ipsum Dei cultum referuntur. Hominum mandata licet eorum proculdubio 3 quifacra tractabant, audio tamen diferte à Domino inania pronuntiari. Qua dicunt, fa- 4 ate, inquit Christus: sed pracedit conditio, quum videlicet sederint super cathedra Mofis. Nam alioqui iubet idem Dominus caueri Pharifæorum fermentum. Audio habendum vt Ethnicum & Publicanum qui non 5 audierit Ecclesiam. Sed eundem Christum audio Pharifæorum ablutiones reiicere, earundem traditiones coarguere, totius deni. que synagogæ proscriptionem nihil omnino curare. ex quibus intelligitur aliud esse. Ecclesiam quæ sponsi sai vocem audiat, aliud speciosam laruam que Ecclesiæ speciem mentita, gubernandæ familiæ leges non accipiat sed ferat. Audio solutum & ligatum in 6 calis quicquid foluitur aut ligatur in terris, sed ita vt soluendi & ligandi leges à Domino accipiant fidi mysteriorum Dei dispensatores non ex sua, sed ex heri sui voluntate. Audio & Apostolum testantem Ephesiis, sese illis omne consilium Dei, nempe quod 7 ad salutem nostram, & Dei cultum attinet,

8 exposuisse, Idem scribit, Dico ego non Dominus, sed vt Spiritum Dei habens, & vt Apo-

obiett 2. stolus. Et hic nimirum locus est quem nobis obitcient adversarij, vt qui se quoque Spiriritum Dei habere iactent, nimirum ad Eccle siæ gubernacula collocati tanquam Aposto

> doctrinam quam sedem Apostolicam demonstrare, ne Caiaphæ sint similes, qui ex Aaronis cathedra Filium Dei vt bla phe-

2 mum damnauit. Deinde etiamfi idem docerent atque Apostoli affirmo tamen ipsos videri non posse successores Apostolorum, fed, vt plurimum ipfis largiar, eorum duntaxat qui ab Apostolis constituti sunt per singulas Ecclesias. Neque verò istud discrimen parui est momenti, Quum enim Apostolis onus impositum esset plantandi Ecclesias per vniuersum orbem terrarum, no dubium est, quin præ cæteris & authoritatem peculiarem ordinandi Ecclesias, & explicanda diuinæ voluntatis cum maxima Spiritus efficacitate habuerint. Iis vero qui ab Apostolis per singulas Ecclesias constituti fuerunt, nihil aliud curandum fuit quam vt Apostolicæ tum doctrinæ tum disciplinæ custodes essent: quod suo iam seculo quum à nonnullis non fatis diligenter observari Paulus experiretur, queritur non deeffe qui fænum & stipulam extruerent, atque adeò anathemathi deuouet quicunque aliud Euangeglium preterid quod iple prædicarat annun-

C

d

V

V

n

9

I

n

tierent. In summa igitur vt Dominus per Apostolos aliquas etiam conscientiis leges posuerit, negamus tamen hocius in quenquam postea translatum, quoniam plenè & integrè munere sibi commisso desuncti sunt Apostoli, ve nihil eiusmodi faciendum poste 4 ris reliquerint. Deinde quum iubeamur probare spiritus, quod obsecro experimentum ostenderint isti loquentis in ipsis Christi? Nam ve cætera omittam quæ hac de re pluribus dici possent, annon aliquid præter Euagelium Paull facit, qui quod ille facere nec voluit nec debuit, cœlibatus laqueum omnibus pastoribus, presbyteris & diaconis imponunt: & ita quidem vt coniugatum effe & in carne esse ac proinde Deo non placere, vnum & idem effe affirment? Ex hoc autem illud effectum volo, ius istud non esse Ecclesiasticum appellandum, quum Ecclesia? extructa fit supra fundamentum à Prophetis & Apostolis positum, sed hanc ipsam esse dæmoniorum doctrina: quod euentus etiam ipse oftendit.

S

n

n

3

S

n

Non tamé, inquiunt, damnamus nuptias, obiece. s. vt Tatianus & alij. Cedò igitur quod inter Resposs. vos & illos aliud discrimen, quam quòd illi in omnibus, vos in certis duntaxat personis nuptias damnatis? At non vt impuras, inquiunt, quum illas etiam inter sacramenta numeremus, & palam eis benedicamus. Mitum sanè hominum genus. Cur ergo Hieronymum, Syritium, Innocentiu apertè aduer-

i. j.

fus matrimonium torquentes quicquid in facris Literis aduer sus queuis fcelera dicitur, non hoc nomine repudiatis? Quod si serio adnumeratis marrimonium rebus omnium purissimis, id est sacramentis, qui fit, obsecro, vt ei cum ordinibus facris, alio videlicet, vt vultis, facramento, tam male conueniat, vt scortatorem, adulterum, potius quam maritum quantumuis honestum & pudicum, sitis ad ordinationem admissuri? Quem enim vnquam à vobis ordinandum rogattis, an virgo esset? imò quem tandem in tota vestra hierarchia auderetis bona conscientia iurare aut etiam præsumere virginem, ac proinde nec scortatorem este necadulterum, ne quid turpius dicam?

Secudum argumentum.

Sed & illud quæro, sitne habendum ius illud Ecclesiasticum, quod Nicenę Synodi decreta manifestissime conuellit. In his enim diserrè ex verbo Dei & doctrina Apostolica pronunciatur impollutum esse episcoporum etiam & aliorum in sacris ordinibus constitutorum congressum cum vxoribus ante ordinationem ductis. Cur igitur pro Ecclessa habebimus eorum cætus qui cocrarium po-

obiect.r. stea censuerunt? At non tamen, inquiut, constituit Nicena Synodus licere, mortuis vxotibus quas tam habentes ordinati suerint. a-

stituit Nicena Synodus licere, mortuis vxoribus quas sam habentes ordinati fuerint, alias postea ducete. De hoc verò postea viderimus. Nunc illud satis est demostrasse, conrugio cum sacris ordinibus optimè couenire ex Nicenæ quoque Synodi decreto: qua isti

Acipolio.

catho-

re

q

ta

It

catholici scilicet pro sacra & inniolabili ducunt, quos non pudet pronunciare eos in car ne effe, nec Deo placere posse qui matrimonio vtantur. Operæpretium est autem intelligere quid etiam hac in parte prætexat. Fuit, inquiut, illis Apostolorum temporibus Ecclesia ex Gentibus & Iudæis collecta. Illis ne scortari quidem flagitium erat: istis cœlibatus erat etiam inuifus & viitata polygamia. Quid mirum est igitur, inquiunt, maritos etiam fuisse ad sacra ministeria admissos in tanta cœlibum penuria? Hoc autem incommodum quum nunc cessarit, meritò aliter Ecclesiæ visum est. Ego verò fateor, boni viri,cam tum fuisse temporum rationem. Sed Respons, non nisi propter cœlibum penuriam toleratos fuisse ad tempus maritos, vnde tandem colligitis? Imò si sacerdotij dignitati tantoperè repugnat coniugium, vt necessarium sit cœlibatus vinculum, qua conscientia tolerare illud potuerunt Apostoli, idque ne vocula quidem emissa, ex qua intelligeretur aliter posteris faciendum, quoniam quod tum facerent, temporibus dare cogerentur? Imò fi ita res se habebant, annon præstabat Paulum totum illud. V nius vxoris virum, omittere? Nã illud, Velim vos omnes effe ve meipfum, ad totam sanè Corinthiacam Ecclesiam dirigitur. Obieft.3. Ergo, inquient isti, multo magis ad Clerum. Respons x Ita verò esto, quid inde conficietis? Hoc videlicet Paulum optasse, quod & ipsi optaremus, nempe vt quotquot in ministerio Ec-

e

n

1

m i-

12

)-

0-0-

2-

c-

1re

fti

0-

clesie sant, donum continentiæ haberet sicut habuit Paulus: & cœlibes effe possent vt fuit Paulus,& quidem ob eas demum causas quas ibi Paulus recenset, non ob illas quas postea commenti estis. Hoc,inquam, & ipsi vellemus. Sed quis hoc præstabit? quod quum ita fe habeat, cur poiins dicitis, Qui vult capere, capiet, quam cum Christo ipfo, Qui potest capere, capiat? & cur laqueum audetis torquere, quem ne collo quidem cuiufquam iniicere aufus est Apostolus, nedum ve cuiusquam strangulandi exemplum vobis præbuerit?ll-3 la porrò eiusdem sententia, Melsus est nubere quam vri,annon etiam eft vniuerfalis & in definita? Cur non ergo & ista multò magis ad Clerum pertinebit.etiam fi aliter Epiphanius, & alij post eum sentiunt? Sicut enim cœlibitus commodis eget Clerus præcipue, (quod erat superioris argumenti fundamentum)ita etiam nulli sibi magis ab vitione cauere tenentur quam quorum maxime periculosus est lapsus.

Tertiñ ar gumentú.

Quid quòd pronuntians Apostolus honoratas esse nupres & cubile impollutum, it
mass in omnibus, omnem sanè exceptionem omnibus præcidit? Hoc enim si ad personas
referas ( quod omnino faciendum videtur)
videtis neminem prorsus excipi, in quo non
sir honestum coniugium si eo sibi vtendum
censucrit: adeò vt si Paulus etiam aliorum
Apostolorum exemplo, vxorem duxisset (duxisset auté proculdubiò si iudicasset expedire, &

t

11

2

ta

e,

1-

m

2-

n

13

2-

m

è,

1-

a-

i-

0-

èr

0-

as r)

n

m

m

u-

i-

re,& nisi continentiæ donu habuisset ) nihil turpe vel Christi Apostolo indignum fuerit facturus. Sin verò id mauultis neutro genere accipere, & per omnia interpretari, quo radem spiritu gubernantur qui ab eo quod per omnia purum fuerit, sacerdotes necessariò etiam perpetuóque voto prohibendos sanciút? an quòd non omnia quantumuis alioqui licita quosuis deceant? Cur ergo vnius vxoris viros admittit nominatim Apostolus?

Sed & hunc nodum velim mihi ab istis Quartu ar

castissimis votariis expediri. Coelebs fuit Pau gumentu. lus.an verò ex voto? minime profecto. Mentitus enim esset quum sibi quoque & Barnabæ diceret potestatem suisse vxore sororem circundacendi.lta enim omnino locum explicandum esse suprà ostendimus. At cur no ex voto? Certè quoniam quum satis intelligeret Continentiæ donum ex eorum genere non esse quæ vel quibusuis vel semper & in perpetuum Dominus largiretur, homo alioqui de misericordia Dei certissimus, Obiefio. tamen ne sibiipsi quidem laqueum iniicere Gratianus voluit.

Ventum est igitur à nonnullis ad aliam pic, his quandam rationem, quòd videlicet Apostoli ita. & 35-q. inchoarint duntaxat ædificium quod postea sexta Sy suis ornamentis oportuerit decorari: inter nodus, ca. que vel præcipuo loco numeranda sit virgi- Respons t nitas. At ego sanè miror potuisse quenquam Epiphan. vnquam somniare puriorem vel ornatio- contra Arem vnquam fuisse Ecclesiam quam Aposto-Catharos.

26.queft.I. in princi

1. 11].

lorum temporibus. Quis enim adeò cecus est vt non videat, quis adcò præfractus vt non agnoscat (fine doctrinæ puritatem, fine Ecclesiæ formam & ordinem, siue pastoru prestantiam, sine auditorum virtutes consideremus,)aurea tu verè fecula fuisse præ iis quæ statim consequuta sunt? Itaque hoc ego confidenter dico, vix vllos magis Eccleliæ nocuisse quàm illos ipsos Episcopos, qui ea tu doctrina tum Ecclesiæ form i vt quam simpli cissima sic etiam quam optima non contenti,quum Apostoli tum scriptis tum ipso vsu constituerant, non de retinenda illa natiua pulchritudine, sed de fuco porius & calamistris inepte laborarunt, coque remadduxerunt vt virgineum tandem Ecclesiæ vultum, in meretricium habitum plane transforma-2 rînt. Recte igitur Augustinus, citante etiam Espensæo, hac ipsa de re differens, Nec eos,

August de inquit, audiamus, qui viduas si nupserint, tanagone Christi- quam adulteras damnant, & super doctrinam Aano cass. postolicam se pradicant esse mundiores, qui si vel-

lent nomen suum agnoscere, mundanos se potius quam mundos vocarent, qui viduas suas vri cogunt, quas nubere non permittunt, Paulo qui muult eas nubere quam vri, non habendi prudetiores. Ac de viduis quidem suo loco dicemus. Quod autem de viduis dicitur, cur non & in virginibus locum habeat? Nisi fortasse in illis quidem prudentiores Apostolos, in his verò imprudetiores arbitrabimur. Quòd

Obiectio. si quis excipiat Augustinum de virginitatem

n

2

aut viduitatem professis non agere, verü for tasse dixerit, sed quid inde effecerit? An enim vouendo obtineri potest continentiæ donu, ac non potiùs stultè vouet qui continentiæ donum antea non habet? Et vade hæc quoque vouendi ratio profesta est, nisi ab sis qui sibi visi sunt Apostolis prudentiores?

Denique illud nobis respondeant velim, quintum vnde tandem ius istud Ecclesiasticum cœpe argumentium. Neque enim adhuc ea de re inter ipsos veteribus liquet. Imò tanta est hacin re & inter Canoprimis syn nes & inter veteres Patres discrepantia, vt cœlibaius nullus adhuc sit repertus qui eos inter se pos incognită posset conciliare: quod quam paucissimis sie suisle ri poterit demonstrabimus, lectore ad Espen sai farraginem reiecto, vbi plane inueniet, capuana πολλά μθρέσ τλα μεμιγμένα, πολλά δε λυ-

Primum igitur puod ad Canones Apo- De Canoftolicos, siue diatay às à nescio quo Clemente Apost.
collectas, & Grace nuper editas attinet, quu
inter apocrypha meritò numerentur, non
est quòd moremur quicquid inde profer- Can Apori potest. Hoc tamen constat, illic inhiberi stols.
omnino in sacris ordinibus constitutis ne re
ligionis obtentu vxores suas eiiciant, quod
(vt ab aliis etiam est observatum) frustrà deprauare conatus est Gratianus, nihil aliud in Dissin. 28.
telligens hîc pracipi quàm ne alendaru vxocan si quis
decuerit,
rum curam abiiciant. Neque verò libro dia- & dist. 31.
727 av sexto, c. 17. statuitur vt voueant cotine post cenonem quitiam, aut etia ab vxorum congressu abstincat conque.

i. iiij.

Episcopi, Presbyteri, vel Diaconi, sed duntaxat vt illa mortua, aliam ducere non posfint, de quo interdicto alibi dicemus.

Ex Ancyrana Synodo particulari quæ ali-

De'Ancy-

can.io.

tana Syno quot annis Nicenam vniuerfalem præcessit, liquet rogaros fuisse faltem Diaconos celi-Ariey syn bes ecquid ea conditione vellent hoc munus obire vt vxores postez non ducerent, quod tamen etiamli no promisissent, nihilominus ab Episcopo admitti poterant: & eis integru erat postea vx res ducere. Sin verò vel filentio vel expressis verbis id polliciti, posteà, quod continere non possent, matrimonium contraherent, expungebantur ex Diaconorum numero. Hæc porrò ordinatio etli patefecit iam tu nescio quid labis aspersum fuisse Apostolica doctrina puritari, quum nihil tale neque Apostoli Hierosolymis commemorent quum primos Diaconos eligunt, (iuter quos Nicolaum saltem & Philippu coniugatos foitse constat ) neque Paulus præcipiat vbi de Diaconis agit : tamen si quis que tum fuerit Ecclesiarum conditio, & quid ibi constituatur, propius inspiciat, magna æquitate niti comperiet quod illic decernitur: quod qui non considerant, ideoque Canones tanquam vniuerfales quasdam effe arbitrantur, multa perperam explicant, nec possunt tamen sese ex iis quos vitrò sibi nectunt nodis, vlla ratione extricare. Inops adhuc erat Ecclesia vix dum ex illis assiduis persequutio nibus emergens, grauissimum erat hoc onus,

-

t,

15

d

ũ

n

è

il

ŀ

-

i

quum deligendus effet Diaconus aliquis, fimul grauari Ecclesiam magne alicuius familiz pondere. Quamuis enim, vt ex aliis locis apparet, privatæ facultates cum Ecclesiasticis non permiscebantur, tamen id non poterat tam commodè caueri quin Ecclesia danum insigne acciperet, vel ob hanc vnam causam quòd domesticæ familiæ simul & ram laborioso muneri satisfacere esset per difficile. Non dubium est igitur quin optima ratione dederint opera patres illi , ve cœlibes fi fieri posset (modò & ipsi idonei essent) deligerentur:quòd si qui non occurrerec, saltem àideligendis nondum maritis flagitandum celuerint, ecquid se sperarent vxoribus deinceps carere posse. Hoc autem omne factú fuisse ex zquo & bono, & absque vlla conscietiarum tyrannide, vel illud oftendit quod licuit vnicuique quod sentiebat ingenuè respondere, nec propterea quifquam vt diaconatu indignus reliciebatur. Quòd si quis sibi temerè promisisse compertus esset quod postea prestare diutius non posset, neque matrimoniu dirimebatur tanquam contra voti alicuius obligationem initum (nulla enim ivzne, id est voti, sed & way serias, id est spontane promistionis ibi fit mentio, quod Latini interpretes professionem sunt interpretati) neque communione Ecclesiæ eiiciebatur, neque inter scortatores pænitentes tum stare inbebatur: sed duntaxat, quauis non sine aliqua leuitatis macula, alteri locum cedebat. Quor-

## 134 TRACTATIO DE

fo

n

c

E

fi v

co

quilt

do

00

fin

no

pr

P

fum hoc autem ad istam diabolicam votityrannide? quorsum ad perfectius nescio quod
Ecclesiæ Christianæ ornamentum? quorsum
ad matrimonij cotumeliam vt rei cuiuspiam
impurissimæ & quæ ad vitandum duntaxat
deterius malum concedatur? Sed quorsum
hæc aduersus nostros Catholicos? Ostendat
isti mihi in tota sua Hierarchia vel vnú diaconum, & ipsos audiam de his rebus disputantes. Nos verò sanè, per Dei gratiam, meliùs & iustioribus de causis possumus de hoc
negotio disceptare.

Can.to.

In eadem Ancyrana svnodo, oi mapasvian έσαγγελλομίνη, idest qui vitrò promiserunt continentiam, nisi stent promissis, iubentur Topov The Silauw, id est tempus digamoru pæ nitentia præscriptum implere. Ac de digamis quidem iffis agemus fuo loco Hancautem canonem quis non videt prorfus cu alio consentire, & quod de Diaconis in priore dictum fuerat, vniuerfaliter hie flatui? Iam tum enim Ecclesiam invaserat superstitiosa illa cœlibatus admiratio, vnde exortum illud decretum cui intercessit in Nicena Synodo Paphnutius. sed quam procul adhuc à consequuta corruptione totum hocabesset, vel hoc oftendit, quod ne inter scortatores quidem pænitentes, nedum inter adulteros, nedum inter incestuosos censebantur qui contra promissum vxores duxerat. Itaque distinetio illa quam etiam sequitur Espensæus,inter simplicem hanc pollicitatione & votum folenm

n

it

y

folenne, siue inter laicalem & velatam virginem, quasi alia voce conciliari non possit hie Canon cum Chalcedonensis synodi canone 16, quo virgines & monachi non continetes excommunicantur, nihil ad rem facit. Nego enim Ancyranæ Synodi temporibus suisfeillum istiusmodi voti vsum in Ecclesia: nego etiam in illo Chalcedonensis Synodi canone vslam sieri dirimedi matrimonij mentionem (totum enim hoc postea inuexit in Ecclesiam superstitio,) ac proinde causam non suisse dico cur hoc loco distinctio ista quareretur.

Id autem quod dico multo etiam magis De Nzocognosci potest ex alia Synodo, quæ & ipsa cæs. synovetustior habetur quàm Nicæna, népe NæoNeocæs.
cæsaricus, in cuius canone primo, presbyter can 1.
si vxorem duxerit, ordine suo duntaxat mo-

netur: sin verò sit scortatus, vel adulterium commiserit, graviùs punitur. Nam certè si quis tum suisset vsus istiusmodi voti quale isti imaginantur, interuenisset in ordinando presbytero, ac proinde matrimonium omnino suisset diremptum, sicut postea inuecta illa voti necessitate, quam severissime cautum suit. Interea tamen hoc negari non potest quin iam tum qui cœlibes ad presbyterium erant vocati (de his enim vnis hoc accipiendum apparet & ex Gangrensi penè tota Synodo, & ex Sextæ canone decimo tertio) vel abdicarentur, vel continentiam promissam servare tenerentur, cu-

ius etiam rei causas paulò antè exposuimus, Quorsum hocautem ad istius voti necessitatem? quorsum denique ad Catholicos nostros presbyteros?

Nicana synodus.

Proxima fuit illis synodus illa Nicana omnium vniuerfalium vt primaita etiam celeberrima, in qua quum diferte transitum sit in Paphnutij sententiam afferentis, non in Oriente duntaxat (an enim alius est Orientis, alius Occidentis Deus?) nec duntaxat Episcoporum, sed omnium τε ίερατικέ καταλόγε cum propriis vxoribus concubitum idque 7 non ex iure nescio quo appago vel Ecclesiastico, sed ex diserto Dei verbo purum ac legitimum esfe, contra eorum superstitiosam opinione qui hanc ipsam obtrudere vouendi cœlibatus legem iam tum cogitabant aut fateantur necesse est nostri boni Catholici (Conciliorum & fancta Apostolica Ecclefiæ fortissimi scilicet afferrores)erraffe concilium quod iidem ipfi quoties libuit quatuor Euengeliis (sic enim loquuntur) ex 2quant, aut se potius magni erroris conuin-

ci, quum ei ex diametro obsistant, idque in re tanri momenti, quanti vix vlla esse potest. Itaque mirum est quod ex ipso Espensixo, ingenuo certe hac in parte scriptore, didici, Torrensem, insigne illud Catholica Romana sedis columen, eò vsque esseruescere vt Socratem & Sozomenum ausus

sit hae in re mendacij accusare. Quoniam

15.

1-

)-

0-

e-

fit

n-

E-

3.8

ue

ae-

m

n+

ici

e-

n-

13-

Z-

in.

in

0-

n.

re,

li-

er-

lus

am

em

synodi tale quicquam reperiri, adscribam totam eius sacti historiam, tantisper du integra acta prælo tradantur, sicut illa non ita pridem sum nactus, & quidem in Italia bona side descripta, ne quis à me suisse depravata causetur. Sic ergo illic narratur historia.

בל סאבו דוסו דו באו באוסאס משי, עם עבע עבע ביו דונו פא-KANGIAV HOAY AY HIV EV TH GUYOG W, R, WS WEL THE WAX XWY THE EXXXNOIRES, & TW X, TETO OPIORI. Expapor our well TE un den Tois ispantevois, ett om oxomoi, ett meso Buteposseite Siaxovoi, ette voroliaxovoi, ette Tis TE ispati-NE XATANOYOU, GUINAJEUSEN TAIS YQUETAIS às ETE λαϊκοι όντες ηράροντο. Τούτων έτω διατυπουμθρών, avasas ev u σω τε έχλε το επισκόπων ο Seios Παονέτιος, μεγάλη φωνη εβόησε λέγων, μη βαρύνετε το Luyov T ispanshav. Timos y do entivo y duos ev mase n n xoith aular os, iva un Th cop Con The axpicades, F EXXXNOIAY WEXXXX DESSEAD INTE. & Jap, CHOI TAVTES Suyartai offere à amadeias Thu direntiv. Edeis Ev. us ofual cuha 2 thostal ev Th owspoodyn, The suds & yaus-The TE and pos seponulins, owo poot von de xaxle in The VOULUOU Y QUETHE EXASE The OUVEREUDIN XEY W. un plus Smo (ev) voo De Taut no Luio Oeos Eleute, in Lui de at ava -Trashs h Lanths h hairs or ny ayero. Kai Tauta έλεγεν ο μ.γας Παρνέτιος, ά. πειρος ών γάμου, διά το νηπιόθεν εν άσκητηρίοις αναβρέςεσθαι άυτον διό σεισθεις ο πας την δηποκόπων σύλλογος τη τε ανδρές בטעול אום, מאניון אסב שבו דצ לחדוועמדני דטידים, דה Troum xalaxeitarles The Bexouliwr x Toupowiar a. πέχεσθαι fidias γαμετής. Ideft,

d

n

t

an

Ye

te

qu

di

qu

liu

qu

Placebat quibusdam Episcopis in Synodo NOVAM legem in Ecclesiam introducere, & vt de aliis Ecclesiæ rebus, ita etiam de hac decernere. Censebant igitur oportere qui facerdotio fungerentur, siue presbytetos, siue diaconos, siue subdiaconos, quicunque denique in sacerdotali catalogo censerentur, ab vxorum concubitu abstinere quas adhuc laici duxissent. quæ quum ita ordinarentur, consurgens in media Episcoporum turba diuinus Paphnutius, magna voce clamans, Ne, inquit, aggrauate Sacerdotum iugum, quum honoratæ fint in omnibus nupriæ, & cubile impollutum, ne potius ista summe exacta seueritate detrimentum Ecclesiæ afferatis. Nec enim, inquit, omnes tuendæ ifti raționi vitæ ab omnibus istiusmodi affectibus alienæ, pares effe poffunt : nec quifquam, opinor, castitatem seruabit, si vxores suis maritis priuentur. Aio verò honestam etiam castitatem este, cuiusque cum legitima sua vxore cogressum. Non igitur separate quam Deus coniunxit, & quam semel quispiam adhuc lector aut cantor aut laicus duxit. Hæc tum igitur dixit Paphnutius, & quidem naptiarum expers, vt qui fuisset à pueris in afceteriis educarus: cuius confilto quum affensus effet vniuersus Episcoporum cœtus, de hac quæstione tacuit, & cui ex mutuo cofensu libuisset à sua vxore abstinere vniuscuiusque arbitrio reliquit.

Hæc tum igitur placuerunt Nicene Synodo,in i

C

.

S

n

12

**[-**

)-

)-

do, in quibus sanè no inuenio quæ apud Socratem, Sozomenum, & Nicephorum adeò diserce legantur de non ducenda post ordinationem vxore. Nec tamen inficior posse hoc vicunque ex istis etiam colligi, sed voti tamen nulla ibi adhuc mentio. Cur auté ocelibes ordinati, vel quorum vxores post ordinationem defunctæ fuerant, si vxores ducerei, exauctorarentur, causa non erat vel quòd coniugio cum facerdotio no conueniat, (hoc enim manifeste refellitur ex ipsius Paphnutij verbis & synodi assensu) vel quod continentie ex voto necessitas fuisset vnquam illis imposita, (hoc enim si ita esset, istiusmodi coningium fuiffet ipfo iure nullum, & durifsima pœnitentia iam tum suisset illis iniunda) sed quòd cœlibes taquam magis idonei, liberi videlicet à rei do mesticæ curis, maritis anteponerentur. Ista tamen cautio fuit sanè fænum & stipula, quanuis super fundamentum extructa, sicut tristissimus rerum euentus oftendit : tanti est momenti ex solo Dei verbo fic sapere vt nusquam neque ad dexteram neque ad finistram deflectas.

Etsi verò precipuè ex legitimar u Synodo- Vetustistirum decretis probabiliter indicandum est mospatres
quæ tu suerint maioris & sanioris partis iu-batusigno
dicia, tamen quoniam solet nostri Catholici
rasse.
quoties illis placuit, peculiares huius vel illius scriptoris sententias nobis obiicere ex
quibus postea vniuersales suas conclusiones
extruat, idcirco plaçuit ne hac quide partem

Petri Martyris laboribus adiuto.

Dico igitur nullum ante Synodum Nicanam, id est trecetis & amplius annis à Chrifti aduentu reperiri idoneum scripto: em, ex quo ius istud Ecclesiasticum per ea tempora viguisse appareat, quamuis minime negandum sit iam tum colibatui quidem plus, coniugio verò minus quam oporteret tributum fuisse, atque adeò Satanam in angelu lucis transformatum prima tyrannica iltius legis quæ veram castitatem ex orbe terrarum tandem profligauit, iam tum facere fundamenta cæpisse.

Quid ergo statuerit Paulus, jid est, quid in Ecclesis tu ipte fecerit, tum faciendum docuerit, ex eius scriptis apparet. Non aliter au tem sensisse aut fecisse reliquos Apostolos, vel ex co constat quod vxores circunducere

non dubitarent.

Ignatius. Ignat. ad Philad.

A poftoli.

Ignatius virgines ad puritatem exhortans, diserte cautionem addit, Non tanquam nuptias abominantes, sed ve prastantius quiddam, appetentes, non culpanda consunctionis gratia, sed vi leges diuinas meditemini. An verò nos aliter de istis docemus? Interea voti nulla ne tenuisfima quidem mentio.

Iuftinus. Just apol.2

Iustinus multos testatur in Ecclesiis extitiffe qui ad extrema fenectutem perpetuam virginitatem feruarer:voti verò alicuius nuf-Ide qual. quam meminit. Quæstionum enim liber lu-

fini

fa

to

lic

911

CI

G

H

m

PO

le

no

tat

po

TI!

n

cl

X

1

n

0

u

5,

e

ut

le

1-

m

1-

U-

ni

ftini esse non potest, vt qui Manichaos & O igenem nominet. Sed tamen quo ibi de Monachis scribitur, pro nobis etiafacit, vtpote quos scriptor ille non dicat aliqua voti necessitate, sed σώρρονι λόγισμω κατεχομένες τας aussas no ovas Stospaphias, id est, ratione ad castitatem comparata cohibitas coningales vo luntates aduer fari. Idque etiam multo magis confirmatur ex eò quòd multis post annis nis Athanasius Magnus. idque ex ipsa Ægy Athana pto Monastices domicilio totidem verbis fius. scripsit, Multi quoque ex Episcopis.inquit,ma Athanas. trimonia non inierunt, monachi contra parentes Draconliberorum facti sunt: quemadmodum vicissim Epi tium. scopos filiorum patres, t) monachos generationis po testatem non que suisse ansmaduertas. Sic emm licet & ad eum modum non probibetur, sed quifque vbi volet decertat. quem Athanafij locum citans Espensaus: frustrà conatur eu eludere.

Dionysius auté Corinthius in epistola ad Dionysius Gnosios, referente Eusebio, ipsoque adeo Corin-Hieronymo, Pinitum Episcopum graviter thius. moner ne hoc iugum castitatis frattibus imponat. Quod si excipiant isti.ne se quidé vel. lequenquam ad votum caffitatis cogi, quis non manifestum ipsorū dolum animaduertat? Quum enim carére ministris Ecclesia no possit, nolint autem ipsi quenquam ordinarinifiqui cœlibatum voueat, an hoc votum liberum effe patiuntur? Nam cerre ita fit vt non minus necessarium euadat votum, quam. eft Ecclesiæ necessarium ministerium. Præ-

non tamen ad cœlibatum seruandum cogut? Nempe, inquiunt, quoniam vouisti, tute tibi hanc necessitatem imposuisti. Imò verò vestrum suit & stulta vota, ne quid nunc acerbius dicam, prohibere, & semel sacta, in iis saltem qui vruntur, irrita pronutiare, ve vnicuique salua maneret libertas, non carnis, sed spiritus, quia qui propter vitandam scorationem nubit in Domino, spiritui certè seruit, non carni.

Clemens Alexadrinus. Cle ftro. lib.3.

Clemens autem Alexandrinus ex profeso matrimonium defendit in ipsis quoque Apo stolis, nedum vt in corum successoribus improbet. & multa etiam argumenta refellità nobis antea refutata. Duobus tamen locis meminit ouoxosias. Neque verò nego ab iis qui cœlibes ordinarentur petitum fuisse an constituissent in colibatu permanere, ficut er Ancyrana Synodo paulò antè diximus. Verum hoc nego fuiffe votum : nego pro cultu Dei habitum: dico fuiffe etiam ordinatos, fi ita vifum effet Epifcopo & plebi, qui rogati responderent sese vxore nisi continere polsent ducturos. Dico vxores etiam post illam pollicitationem ducere, nulla ob id fcortationis nedu adulterij aut incestus pænitentia ipsis imposita, potuisse: quanuis postea qui hoc fecissent just fint exauthorari, nimirum propter leuitatis notam: dico etiam inauditu fuisse vt à conjugatis ordinandis petereturit ab yxoribus fuis abstinerent, quod à primo

ra

ill

qu

qu

pe

m

no

tit

:0

ad

qu

Y

Elibertino Concilio, cotra Nicanam Syno-

dum statui nec debuit nec potuit.

n-

bi

e-1-1

115

i-

ed

1-

r.

To

DO

n-

tà

CIS

qui

n-

CX

e.

ltu

, fi

att

of-

m

ta-

tia

lup

um

itű

TV

mo

li-

Tertullianus verò, presbyter quum esset, Tertulliavxorem etiam habuit, cui duos libellos in- nusi scripsit, nedum vt ceseret sacerdotium pollui coniugio. Quum autem Roma, teste Hieronymo, præcipuè vixerit, & Africanas Ecclesias (fuit enim Carthaginiensis presbyter) conster ad Occidentem pertinere, nullu hic subterfugium iis patet qui vbi Orientem aliter quam Occidentem in hoc factitare folitum responderunt, omnes nodos pulchrè se expedisse somniant. Na vt concedam (Romano præsertim pontifice sedulam hic operam Satane nauante, vt ex Syritij & Innocentij blasphem is apparet) aliquanto tardius in Oriente quam in Occidente tyrannidem illam inualviffe, quid ad nos illa diffinctio, qui non quid ab his vel illis fit factum, fed quid fieri ab omnibus ex Dei verbo oportuerir, quærimus? An verò duplex est Ecclefia Catholica? an alius Orientis, alius Occidentis Deus?an quod in Græcia licet, Romæ peccatum est? & tamen ne tum quidem Romæ peccatum hoc fuisse ecce ex Tertulliano oftendimus, alioqui acerbissimo repetitarum nuptiarum hoste. Quod autem ex sôdem citatur de virginibus velandis nihil advotum istud, quod postea noua nescio qua velaminis specie insigniti cœpit, quanuis minime inficier ibi mentionem fieri Virginum quæ, vt iple loquitur, sanctificare K. 1].

carnem proposuerant, itémque carum que ex consensu continebant, pro quo Tertullia. nus, duriter fane, contumeliam communem recusasse scribit. Quis enim vnquam vel in viris vel in mulieribus cotinendi propositum non laudauit, nisi prorsus impudens? modoid quidem ad rectu finem referatur. Sed quod Satan hoc prætextu in Ecclesiam Dei inuexit,& cui Deus ipse è calo tot postea seculis maledixit:quod denique modice femper fuit vtilitatis: itémque quod ipfæ veterum cœlibatus patronorum querelæ (nisi hoc veluti fatale quoddam malum fuisset ) satis commonefacere poterant optimos eorum temporum Episcopos,omnino esse intolerabile hoc illud est quod affirmo in puriore illa Ecclesia, id est trecentis minimum annisa Christi aduentu fuisse inauditum, votum nimirum necessarium perpetui colibatus,quo miseræ conscientiæ contra expressum Dei verbum vltrò perustæ non desinunt eò ruere præcipites, quò tandem abripi scortatores & adolteros oportet. Itaque illud Ignatij, a παρθένοι γινωσκέτωσαν τινί καθιέρωσαν έαυτας, &illud ex eadem Epistola, ασπάζομαι τας χρισολί-The map sives, nihil contra nos facit, imò noftros bonos Catholicos vniuerfo mundo teste, ac in primis ipsius conscientiæ morle,

plus fatis redarguit. Video tamen ex codem

Ignatius.
Ignat. ad
Antioch.

Tertulliano duo præterea testimonia citari, vnum ex libro de Velandis virginibus, vbi alias vocat virgines Dei, alias virgines ho-

minum;

fi

qu

pro

cer

du:

mi

loc

lun

ge /

ver

effe

cti

ex

re-

ris

nc

id

od

C-

lis

it

i-

ıti

n-

n-

e:

12

à

1-

10

e-

es

y-

0

U,

m ri,

bi

on:

minum: alterum verò ex libro extremo exhortationis ad castitatem, quum tamen neuter adrem faciat. Prior enim allusione quadam ad illud quod scripsit Moses de filiis Dei in filias hominum exardescentibus, (quem locum tamen absurde prorsus, vt & veteres plerique, interpretatur) eas virgines que tum foris tum in Ecclesia velatæ femper comparebant sicuti modestas & pias decebar, distinguit ab iis quæ foris quidem absque velato capite incedebant, in cœtu verò tecte conspiciebantur, satis ex eo declarates se incœtu duntaxat modestiam virgineam simulare, quum foras egressa formam suam quibusuis venditarent. In his verò quænam elt vel tenaissima votina, imò vllo modo promissa virginitatis mentio? Nihil enim certe neque has, neque illas nubere prohibebat, quantum ex Tertulliano coniicere poffumus. Alter autem locus manifeste ad viduarum ordinem pertinet, cuius etiam meminit libro ad vxorem priore, qua de re suo loco differemus.

Origenem porrò, quu in plerisque suerit Origenes. Origenes. impurissimus, & adeò etia insanierit vt seip- 22. in Nusum castrarit, cur pro iudice admittamus, suge sacrisicium, inquit, preces intelligens, non
msi à virgine aut à cœlibe prestari potest. Vbi
verò hoc comperit? Quid enim sactum olim
esset Aaroni & aliis pontificibus? quid Petro
etiam in ipsa Roma coniugato, si historicis
credimus? quid aliis Apostolis vxores circuin Maule.

k. iii

ducentibus? Eiusdem est farinæ, quod idem numerat coniugiú inter illa quæ ad duritiem cordis duntaxat concedutur, quod argumétum proculdubio Hieronymus ex co deproplit. Sed idem rectius alibi, contrà quam fensit postea Hieronymus, docet sanctos quo-Idein Ro. que coniugatos offerre corpora sua hostiam viuam. Et alibi recte inter eos qui onera im-

Idem , in Matth. hom. 24.

II-lib.I.

portabilia imponut, cos reponit qui nuptias prohibent. In summa vero quorsum hæc ad votiuam continentiam, & Satanicam perpetui cœlibatus legem?

Cyprian. Cyprianum porrò, etsi in libello de habi-Cypr.epi. tu virginum, verbo deuouendi & dedicandi vtitur : tamen nihil eiusmodi sensisse quale postea in Ecclesiam inuectum est, liquet ex iis quæ aperte ad Pomponium scribit, nempe vt istæ etiam ipse virgines si se continere non possunt, nubant. Quod autem ibidem iniunctæ pænitentiæ ac tandem etiam, nift admonitæ resipuerint, perpetuæ eiectionis meminit, quum ad eas referatur quæ continentiam simulantes deprehensæ fuerint vitinta, optimo sanè iure ttatuitur: neque contra nossfacit : qui minime omnium vel scortationes vel adulteria probamus, nec sane continentiam damnamus, sed duntaxat perperuum ac necessarium eius seruandæ vo. tum.

Abdias. Catal in quilitoru. anno 1559.

Et hi quidem funt præcipui illorum trium feculorum scriptores quos ego quidem nouerim. Abdiam enim illum ineptissimum &

i

I

9

115

m

m

ter

ita

an

in

tr

Ue

n

b

-

i e

5

è

.

rabulosissimum scriptorem, quem etia Romani ipli inquisitores proscripserunt, vt & illam de passione Petri & Pauli sabulam que Lino inscribitur, quid attinet refutare? Phi-Linus. lonem verò vt concedam de Ægyptiis monasteriis loquutum, non video tamen quinam possunt isti cœlibatus votarij defensores in partes fuas pertrahere. Sed absit vt tam ineptarum rerum Marcum Euangelistam auctorem faciamus. Proferent autem fortaffe locum ex altera Epistola Clementi papæ in- Clemens Romanus scripta, qua prohibetur ordinatis cubile vxo- Cle.ep.2. rum inuadere, non minore pene seueritate ad lacobi. quam si parricidium admisssent. Quis verò non. mini quicquid illic scribitur no animaduertat nec ftri. iistemporibus, nec grauitati apostolicæ vllo modo conuenire? Quid quòd hæc eade apud Gratianum Lucio Papæ, ne verbo quide immutato tribuuntur? Ego verò vtruque adulterinum esse non dubito. Quorsum enim si ita eflet, legem cœlibatus, vt rem NOVAM, tot annis postea, dicerentur Episcopi nonnulli in Synodo Nicæna voluisse in Ecclesiam introducere? & quam probabile est Romanos faltem Torolupatas, non fuisse tam vetustum decretum Paphnutio opposituros? Conci- Syluester. lium porrò quod Romanum appellat & Syl. Conc. Ro. uestro tribuitur, presbytero à die suscepti o- primi neris presbyterij colugio interdicit:voti veronon meminit, nec aliam pænam præseribit quam vt annos duodecim à suo munere abstinear.

k. 1111.

Can. 12.

Et ista quidem fortasse plus satis. Volotamen viterius etiam progredi, vt nihil super-

sit quod veritatem possit obscurare.

Quid verbum Dei, quid purior Ecclesia, quid denique expressis verbis probatit in Paphnutij sententiam Nicæna Synodus abūde diximus. Statuit tamen contrarium in Episcopis sexta Constatinopolitana Synodus vniuerfalis, alioqui quod ad doctrinam attinet orthodoxa, ne quis calumnietur cam à me non admitti. Vtri credemus? Et quid hic respodebitis Catholici? illud nimirum quod ibi expresse dicitur:nempe hic non prohiberi fuarum vxorum vsum Episcopis vt euertantur quæ prius sunt Apostolice constituta, fed partim vt fiat progressus ad meliora,partim ne status Ecclesiasticus vllo probro afficiatur. Sed quid hoc est, obsecro, putare progredi Ecclesiam ad meliora si contra expresfun Dei verbum prohibetis vxorem dimitti nisi propter fornicationem, aliquid in Eccle fia stacuarur? Et quannis non quicquid licet expediat,ac bonum sit etiam carnem non edere nec vinti bibere si offendatur infirmus frater, quis tamé ad vitandum offendiculum recte censuerit præcipiendum quod Deus delerte probibilit, & absque animæ pernicie facere non possis? nili forte præstat aliquem vri & seipsum perdere, quam non nubere, vt

Ide Conc. superstitt osulo gratisicetur. Sed quid plurican 13.

Romana bus est opus? Audiatur illa ipsa Synodus ca-Eccicsia none proxime sequente. Ibi expresse reprehen1,

henditur & corrigitur vestra Catholica Ro falsi dogmana E clesia, Catholici, quod coniugatos matis represbyteros, diaconos & subdiaconos ordi- ab vniuer nandos ad cœlibatus professionem adigeret: fali Syno-& postea contracta matrimonia dissolueret. Sed & Carthaginiensis Synodus quæ simile quiddam iampridem constituerat, aliqua interpretatione explicatur, Quibus autem argumetis nititur itta fan tiffimæ fedis & beatissimi Papæ Romani correctrix Synodus? Primum quod æquum sit antiquu canonem Apostolica PERFECTIONIS Servari. Secundò, ne nuptiis quas Deus constituit, suáque præsentia consecrauit iniuria afferatur. Tertio, quoniam expresso Dei verbo cauetur, ne quod Deus coniunxit, homo separet: & Apostolus docet honoraras esse nuptias, & thorum immaculatu, &, Alligatus es, inquit, vxori?ne quære solutionem. Quid verò vos ad ista potestis regerere, Catholici? Lutherana certe hæc non funt, neque Caluiniana, sed vniuerfalis Synodus sic decernit, cum Nicana hac in parte confentiens. Hæc, inquam, vestram hanc legem vt Dei verbo, & Apostolica perfectioni repugnantem condemnat: & vos istius pertinaciæ non tandem pudebit? Operæpretium est tamen audire quid opponatis. Non conuenerat, inquit Hu- obiect, r. bertus Cardinalis, ista Synodus ad tradendum Romanis nouas constitutiones, sed ad destruendam Monothelitarum haresin. Quasi verò nouu Respont? fuerit post dogmatum controuersorum deObiect.2,

cisionem, canonas de cæreris rebus statuere. Sed & F. Surrius Carthufianus huc canonem habet pro næuo, quòd, inquit, matre omniu Ecclesiarum Romanam Ecclesiam pauci canones æquo acerbiùs perstringat. Ergo quid Respons. Superest, boni viri, nisi vt etiam vniuersales Synodos legitime coactas & congregatas, imò & Romananam ipsam Ecclesiam errare posse fateamini, vipote quæ per suos legatos

> isti deereto non intercedens, in suipsius damnatione consenserit? Sed hoc lepidum est profecto, vt toties errasse censeantur Synodi quoties aliquid constituerint quod postea S.

D. Papæ non allabescat.

Interea illud sane manifeste liquet non posse istos Patres ab omni errore in super riore canone excufari, & quidem ( quod eorum pace dictum sit ) iis ipsis argumentis conuictos quibus aduerfus Romanam Eccle siam recte vtuntur. Quicquid enim ad Diaconorum & Presbyterorum coniugiam minime dirimendum proferunt, valet etiam & ex Dei verbo & ex Apostolicæ perfectionis ordinatione in Episcoporum connubiis. Quo iudicio igitur ista quidem dirimunt, nescio quid melius, id est ipsa petfefectione perfectius, imaginantes, illa vere disfolui, & quidem optimo iure, non patiuntur? Tanti nimirum est momenti à ver-Carthag. Synodus. bo Dei ne tantillum quidem deflectere. Ad Diftin. 84. Carthaginiensem autem synodum quod at-

praterito. tinet, ea intelligenda est quæ, quum Syritij

& Innocentij primi blasphemiis Occidens infectus iam effet, habita est Carthagine, anno Domini 422, in cuius 3.4. & 25. canone diserte cauetur de episcoporum, presbyterorum & diaconorum castitatis vinculo, implicatorum continentia, & quidem facta precedentis Synodi mentione, nempe quintæ circa Innocentij tempora habitæ, cuius ea de re canonem tertium duobus locis inculcat Diffin.84 Gratianus. Huncigitur canonem quoniam quum de sic explicat vniuersalis ista de qua nunc agi-quorunda, mus Synodus, vt eum dicat duntaxat de co niam in tempore accipiendum, quo munus suum ob- Roman. eunt, non autem quasi semper à suis vxoribus abstinere iubeantur, mirum quas hie tur bas boni viri Pighius, Torrenfis, Scotus, exci tant, adeò quidem vt totam etiam Synodum convitiis afficere audeant : tantus est bonorum Patrum pro Romanæ sedis tuenda dignitate zelus. Res autem ita omnino se habet. Citat tertius ille Canon illius Synodi posterioris, To Sia T STOSON w Ded oder is egal The The apparainos upalnois quod per Apostolos traditum est, & ab ipsa vsque antiquitate obseruatum. Id autem quum patres illi Constantinopoli coacti videret falsisimum esse si simpliciter accipiatur, ideirco verba ista eiusdem canonis ύπους δούσι θείοις καθιερώμαon, qui dininis sacris subserviunt : & ista quarti canonis, ci 7 d ispal nhagavis, qui facra contreclane: & ista vicelimi quinti, 7 7a alia pusipia

Indaperior, que sacra mysteria contrectant: ista inquam, verba non de munere ipso, sed de muneris, ve fic loquar, executione funt interpretati:ita videlicet vt quemadmodum suz demum vicis tempore Leuitæ & Sacerdotes à suis yxoribus abstinebant, ( quod tamen nusquam dicitur in Lege(ita etiam lex cœlibatus in Christianis sacerdotibus valeat. Eôdem etiam applicant illud Pauli, de continen nentia ad tempus.nec id quidem fatis recte, quum de extraordinariis precibus & ieiuniis ibi agat Apostolus, vt recte tradit Dionysius Dionyse- Alexandrinus ad Basiliden Sic igitur boni il

piftad Ba filiden. can,3.

li Patres explicarunt Canones illos Carthaginienses, alioqui prorsus intolerabiles. Verum tantum abelt vt ea res Ecclesiæ Romanæ adulatoribus satisfecerit, vt contrà tanquam falsarios acerbissime conuitientur. Et sanè mihi verisimilius est Carthaginienses il los ab Episcopis Romanis Syritio & Innocentio falcinatos, simpliciter potius continentiæ legem præscribere voluisse, cui errori iam abunde respondimus. Imò quod hi statuunt de vicis tempore, non multò minus est superstitiosum. Vbi enim hoc in lege veteri cautum inuenient? & vt tunc cautum fuerit, quo inre volunt illa merè legalia in vfum reuocare?

Hinctamen sibi visi sunt nonnulli Roma-Obiect.3. Vide ad næ tyrannidis fautores rimam inuenisse qua monitio-ne. F. Lau- ipsis pateat effugium. Nam, inquiunt, siuste rentij Sur- prohibentur in Oriente sacris initiati cum propriis priis vxoribus manere vicis sua tempore, non-rij,in can. ne aqua erit constitutio vbi sacerdotes & reli- dexta Syn qui non prafimiti vicifim hebdomadibus, sed perpetue facrificant, vt in Occidente? Imò verò, F. Responsa Surri, totum istud de vicicibus Iudaicum est, non Christianum : imò ne Iudaicu quidem, sed prorsus commentitium: imò plane Satanicum, quum yt immundum culpet quod Scriptura pronuntiat Tiplor is apiavtor, Deo videlicet quicquid est in coniugali debito atagias, honestate nuptiarum obtegente. Sed vt illud valere posse demus, non tamen id quod tu vis efficitur. Nam præterqua quod falsisimum est omnes sacerdotes quotidie in Romana Ecclesia facrificare, (rite autem an minus rite facrificent nunc non quæro) vnde ista toties sacrificandi necessitas nisi ex prinatarum missarum abusu prorsus intollerabili, etiamfi alioqui vestræ missæ tolerabiles essent? Apage igitur & vestram hanc necessitatem & vestra quoque sacrificia. Manet autem illud, reprehensam suiffe, præsentibus & subscribentibus Episcopi Romani 7070/nfilais, Romanam Ecclesiam, à recepto cocilio vniuersali circiter annum Domini 681. id est, ante annos 887. & quidem vt verbo Dei, & Apostolicæ regulæ repugnantem, in voto cœlibatus à Presbyteris & Diaconis exigendo.

Quoniam verò iampridem Romani pontifices istos canones oppugnarunt, libet hac de re Balsamonis scholion ex manuscripto

n

1-

13

is

codice vetultissimo descriptum subiicere.

Est Sex, อ่หอบเมื่อเหล้. Kat yap oi Sulinoi อักเรหล. TOI, ITAROI SAROVOTI Ky Rativos woo Tuxay var Tis Τοιαύτης συνόδου, καιρίως πληττόμενοι διενισανται, pen sivas Taulbe oinsuferent, un no Tomolnentas se radma pouns ev aul'n mapouridler, dia lo annu sivas This extle ourodor This on The Carineias Korsarting TE May aval & revolution as eight as · Tauthe de usta χρόνες γενέσθαι πολλές, χτ κέλευσιν τε ρινολμίλε Instructe · and exa un averous os anover Tore Tow , & μάλλον βλίσων Thu izhu το σεσερωνημα os Toute, 2, Epezis Tous navovas negovas aproevá agra no orne usuna σύνοδος, Tas i n Tas i, Tas i, Ta μονεό Γραφα νομοκάνονα, ώς pen Exovoa two spagas of Ende plear Tas ourof cus Baσιλέων η σαλέρων, σας έδραμον, έξηλας ησα δέ σαλαιότερα νομοκανογα, κ, εύρον έκ την έσο ραφών, "τι κ, έν 7η Τοιαύλη συνόδω 7η έν τω Τρέλλω το Εασιλικού σαralis ousan magnout Busireis lis & Toplurais un Porto News The vhor Kphins, railes & Troxotos Palevins, 700 70000 Emeroves maions The ouvodou The EXXX notas Ρώμης. Καὶ ε μόνον αὐ /οὶ, ἀλλά λ, οἱ / ὁ/ ε ὁν/ ες λείσ/οι το πάπα, ο Θεσσαλονίκης, ο Σαρδανίας, ο Ηρακλείας, Θρά-Id eft, Rus Ry o Kopiv Jou.

Est autem hæc quoque Synodus vniuerfalis. Etsi enim Occidentales Episcopi, Itali videli cet & Latini, quibus lethaie vulnus à quibusdam huius Synodi canonibus infligitur, valde instant istam non esse vniuerlalem : neque ei interfuisse Romani papæ vicarios, quòd alia fit fexta Synodus regnante Constantino Pogonato habita, sicuti di-Aum est, hæc verò multo post tempore Iufliniani

n

stiniani Rhinotmeti mandato coierit : ego tamen hæc audire non fustinens, & huius allocutionis cohærentiam potius consideras: & ordine sequentes Canonas his verbis seriptos, s AN C T A & vniuerfalis Synodus hæc & hæc definiit, preteritis recentibus Nomocanonibus, vt qui neque Regum neque patrum à quibus editæ sunt Synodi, subscriptiones contineant, sumptis in manus vetustioribus Nomocanonibus, comperi ex subscriptionibus, in hac quoque Synodo, quæ in Trullo regij palatij coiit, adfuisse vniuersæ Synodi Romanæ Ecclesiæ nomine vicarios, Basilium quendam Gortynæ Cretæ insulæ metropolis, & alium quendam Rauennæ epi scopum, neque istos duntaxat, verum etiam papæ tunc Romani legatos Thessalonica, Sardiniæ, Heracleæ in Thracia, & Corinthi episcopos. Hæc ille.

Cedò igitur, quod tandem est istius Ecclefiastici iuris fundamentum, vipote quod ex verbo Dei ab vniuerfali Synodo, minime (quod constet) reclamantibus totius Romanæ Synodi vicariis, & Episcopi Romani num conlegatis,aperte destruatur? Et tamen quidam cilium fra non ita pridem, cuius sane me miseret quod fra Eipen ne manum quidem, porrigete ipfi tot annos iur excuveritate, possit ex hoc cono emergere, pul- iate. chrè sibi videtur Tridentinum cociliabulum excufasse, quod legé super hac re latam, Ecdesiastică vocarit: quasi verò duabus sellis sedeat Ecclesia, vna quidem diuina quæ Ec-

1-

1-

2-

i-

n-

i-

uni

lesiastica non sit, altera quæ Ecclesiastica sit non diuina. Neque est quod me quisquam ca lumnietur quafi dissimulem quod nullus ignorat, quasdam esse leges divinas totidem verbis scriptas, qualdam quæ vt præscriptis verbis latæ non fint, tamen ex ipfa Siavia aut ex necessario consequenti colligantur, quas isti explicitas & implicitas aut aliis quibusuis vernaculis nominibus appellant. Hoc ego fa teor, hoc concedo, quod nemo nostrum qui nouatores, desertores, hæretici denique vocamur, vnquam est inficiatus. Sed hoc dico, & hoc iampridem omnes vociferamur quod isti furdastri clarius multo quâm velint exaudiunt, no modò neque in explicitis neque in implicitisDei mandatis inueniri istud tyrannicum & diabolicum votum, quod nulli mi nus observant quam qui maxime illud defendunt, sed etiam explicitissimo, vt ipsorum verbis vtar, vetbo Dei explicitissimaique pu rioris Ecclesiæ consuetudine damnari.

Nemo etiam perinde me calumnietur acfi negem multa esse quæ quum necessario varientur, temporariis legibus indigeant, quas
certè nemo sanæ mentis inficiabitur ex legitimi cœtus Ecclesiastici sententia constitui
oportere, vt omnia in domo Domini ritè &
ordine siant. Hoc enim quis vnqua nostrum
negauit quod ipsa rerum natura redarguit &
ipsi quotidie sacimus? Sed hoc dico, hoc clamo, hoc vociseror quod ille certè non ignorat, & exprimere potius debuit quam contra
conscien-

na.

pro

inu

fim

gra

teri

fuac

funt

conscientiam Tridentinum illud cociliabulum vtriusque tum Græcæ tum Latine Eccle fiz Canonibus conforme dicere: nempe neque nunc in Romana Ecclesia que se non minus falso quam inepre Catholicam vocat; effe vllum legitimum cœtum constitutu qui deiftis vel constituendis vel interpretandis legibus aliquid ordine & more maiorum san ciatineque vnquam in istis quæ ad confcientias vinciendas spectant, sine quæ per se vel iusta vel iniusta fint, licuisse quicquam Ecclesiz vel tantillum extra Dei verbum scriptum, id eft extra vtriulque fæderis tabulas Canonicas, statuere. Nos ita sentimus, ita faibimus, ita vinimus, bone vir. Tu verò videris qua conscientia scripseris nos defertores ( desertores quidem vestrorum & secundum carnem & secundum spiritum lupanarium) legem de continentia clericali & monastica pedibus prorsus hircinis & suillis proculcare. Nam tu quidem certe continentia & inter clericos & inter monachos tuos, non magis quam reipubl. Platonicæ Ideam inueneris: Satyrorum autem & Faunorum capripedum lustra tam bene nosti, vt ne dissimulare quidem possis, tanto futuro in te graviore Dei iudicio, nisi recto tandem pede incedas.

u

25

ui

8

m

a-

0-

12 n-

Placet vnum adhuc attingere quod præ Queinitio termitti sanè non debet. Causa coelibatus iis ciuia fue sudendi qui eo vti possent, ex Paulo nota ministros. funt. Quas postea rationes nonnulli com- deligendi

menti sint, nescio quo Angelica puritatis studio plane præpostero, ex us quæ diximus abunde liquet. Quas denique postremi hominum excogitarint, hypocritæ videlicet manifesti & qui de continentia loquuti bacchanalia viuunt, partim ex tyrannicis Paparum decretalibus, partim ex tristissimis multorum populorum casibus, parcim ex prafentis seculi moribus licet æstimare. Medii autem inter hos & illos fuerunt qui prudentia quadam nixi, quæ nunc quoque vtinam ne plenam Templi Domini instaurationem impediat, non modò requisierut cœlibatum in ordinandis Episcopis & aliis id genus, verum etiam vt ordinandi nullos nec filios nec nepotes haberent, fine illas leges amplectantur, siue respuant. Sic enim sanciuit Iustinianus, & quidem tribus Nouellis:ac, quod ma. gis mireris, citatis etiam in cam sententiam non minus falso quam impudenter & Apostolicis scriptis & sacrorum canonum definitionibus. Est autem hæc ipsa constitutio Distin-28. quam Pelagius papa qui Gregorium Magnum antecessit Principalem vocat, cuius etiam fanctionis causam quoniam pulchre explicat, totum rescriptum (vt à Gratiano ci tatur) placuit adscribere. Sic ergo ibi Pelagius, adhuc ex eorum Episcoporum numero qui leges ab Imperatoribus acciperent, quas

Nouell.6 & 123. & 137.

cap.de Syracus.

Diffin 28. cipiebant. cap.de Sy-

De Syracusana vrbis antistite, optaneramuin racuf.

tamen pro arbitrio iam tum inflectere in-

10/0

fac

pre

pife

ger

gua

07

fine

extr

Ecc

pore

9110

telis

iofo initio gloria vestra desideriis obedire, nisi nos multiplex ratio ipfins non pancis temporibus ordinationem differre sacerdory coegisset. Ob hoc autem, quod vet persona qualitas (sicut & vos melius noftis) vel superftes vxor aut filis (per quos Ecclesiastica periclitari solet substantia) nostros animos dintins ab eins ordinatione sufpenderet, quatum ad caurelam humanam pertinet, integro penè anno distulimus: opinantes quod in melius Syracusanorum pronenire posset electio. Sed quia in voluntatis (ua proposito irrenocabiliter perstiterunt; o nullus est alius in eadem repertus Ecclesia, nist longioribus adhuc temporum differretur spatiis: ne paulo amplius ir fanirent (ficut filiy vestri magnifici Pretoris testissicatione didicimius)inter buusmodi ambiguitates illud consultius indicaumus faciendum, vi congrua providentia causam, proper quam principalis confisiuso habensem filios & vxorem ad episcopatus ordine promoueri prohibet, salua dispositione concili muniremus: qua de re summo studio ab codem Syracusana vrbis episcopo, prinsquam à nobis in episcopum contingeret ordinari, buius modi exegimus cautionem per quam & suam fateretur, quantula effet prasentis temporis habita rerum descriptione, substantiam: o mbil unquam per se aut per filies o vxorem sue quamlibet propinguam aut domesticam vel extraneam force persona de rebus audeat vsurpare Ecclesia: o vniuer sa sui Episcopaius quasita tempore, Ecclesia sua dominio sociaret: nibil virra id quod modo descriptum est, filis suis vel baredibus telicturus.

1

n

0

1-

JS

ci

1-

ro

25

n-

in

06

Caufam non fatis natione.

Ex his autem nemo no vider non propriè religionis caufa, sed vt Eccle siasticis façultatibus caueretur, cœlibes fuisse maritis ante positos, quantumuis cœlibatum iampridem nonnullis spoliis matrimonij exornassent. Quid autem hîc potius deplorem quam & iustafuisse principum & pastorum præpostera iudicia? obligandi Cur enim à verbo Dei potius quam à carnis ad necessa prudentia consilium non petunt? Deprecati ria cœliba funt Apostoli crescente Ecclesia Hierosolyzus obser- mitana quod nunc vnum isti, illorum scili-Arg.prim. cet fuccessores, cupidiffime arripiunt: & pro quo vno retinendo non dubitant hodie totum orbem terrarum concutere, nempe bonorum Ecclesiasticorum administrationem. Itaque quum hoc quoque ad tempus Hierofolymis fumma fide curaffent, totum hoconus mox à se abdicatum Diaconis reliquerunt, servato fibi videlicet tum administrandi fermonis, tum precum munere, quod à Domino acceperant. Nam, inquiunt, non eft aquum nos derelicto sermone Dei, ministrate mensis. Hanc certe rationem si amplecti maluissent posteri quam omnia Episcopis in manus tradere, quibus nihil æquius videtur quam quod iniquum effe iudicarunt Apostoli, tot tantaque mala Ecclesiam non euertiffent funditus, vipote quæ iampridem nul-

Deinde, quem diserte Paulus inter illa ex quibus periculum fieri vult de Episcopo ad regendam Domini familiam idonco, illud

lum remedium patiatur.

fos

mo

ger

fop

cui

46/0

brog

2477

mod

ad p

cont

bene,

e

0

A

16

n

r-

X

d

bi

)-

quoque requirat vt domui sux bene præsit & liberos hibeat ad obedientiam & hone-statem rectè compositos, quæ hæc suit audaciain eo Imperatore qui se religiosissimum vocaret, quicunque essent mariti & patres, ab episcopitu excludere? quæ verò Episcoporum acpresertim summi illius (si Deo placet) & vaiuersalis catholicæ Ecclesiæ capitis negligentia, imò quæ sides & conscientia, non modò de tanta verbi diuini deprauatione Imperatorem alioquin, vt arbitror, minimè malum non commonesacere, verù metiam ex istius modilegibus Ecclesiam administrare?

Bene autem illud cecidit quod cessantibus, Tertium. vel porius in tuenda sua Tyrannide occupatis Romanis Episcopis, repertus est inter iplos Imperatores qui hanc constitutione non modo vt iniquam, sed etiam vt stultam refigeret. Is autem est Leo cognomento Philosophus, ac sanè reipsa in hoc quidem sapiens, cuius etiam verba ipsa placuit adscribere: Meari subit, inquit, quomodo non veriti non- Leo Noui nulli sint sacras divinasque Leges tanquam illa 2. absoluta non essent, promulgatis aliis Legibus abrogare. Etenim quum sacri Canones, quibus locis de Episcoporum creations prascribunt, statuant, eum qui ex legitimo matrimonio liberos babeat si modo in reliqua vite ratione nibil impedimeti sit, ad prim vium sacerdotium promoueri posse: bi in contrarium statuences aiunt, ot y qui liberos habent, tamet si legitimi coniugy munus sint, ad Epis-1. 117.

copalem d gnitatem euadant, suo impedimeio non pacare. Quedideo fortasse in animum induxerui, quod affectione quadam erga liberos (quid enim quis alius dicar?) facras facultates oblasurus istins modi videatur. V erum non recte fe fe illa ratto habet. Sic nanque nec is cui fratres alive cognati fuerint accessim ad Episcopatum haberet: siquidem & ad hos sanguinis propinquitatisque affe-Chio respicit. Quin & boc pravidentes divini Canones, fecerunt Episcopis potestatem, vt si psi cognati pauperes essent, illorum inopiam ex sacris facultatibus subleuarent. Nostra igitur Imperatoria qua ex Deo est maiestas, si mandatis diuinis insistatur, id longe convenientius fore animaduertens, consonam illis profere legem quemadmodum ipsis videtur ad primarium sacerdotium promoueri posse, qui illo bonore alio qui dignus sit, tametsi liberos lege tamen honoratos habeat, ita definiens vt ab eo qui contradicere ausus fuerit, lex pro audaeia pæna perpetuum silentium exigat. Hacille, satis declarans quod ante dixi, nempe non tam fanctimoniæ maioris gratia quam vt facultatibus Ecclesiasticis consuleretur colibes & atexres fuisse maritis & patribus antepolitos.

Quartum,

Nullam autem ne tum quidem suisse voti necessitatem in Episcopis, sed eis ordinandis licuisse vel cœlibatum (si libuisset) promittere (que niss postea servassent, exauthorabantur duntaxat, vt antè diximus, neque matrimonium dirimebatur) vel vxorem ducere, & nihilominus ordinari, abolito hac in parte canone illo 12. Synodi sextæ de quo paulò antè diximus, ipsaque adeò Iustiniani Nouella 6. imò ctiam intra biennium ab ordi- 1de Nou 3
natione illis adhuc licuisse vxorem ducere,
tiquet ex alia eiusdem constitutione Imperatoris, in qua tamen istud quod de biennio diximus sustulit, idque addita ea ratione quæ satis ostendit iam tum Orientem
quoque nonnihil suisse Romanæ Ecclesiæ
veneno afslatum.

Ouintum.

Mitigat autem etiam illud de cœlibatu, quòd tu Episcopos eligere ante tricesimum quintum vite annum non licebat, intra quod sanè spatium ipsis abundè licuerat suarum

virium periculum facere.

11,

m

uſ

1-

tti

1-

2-

4-

0-

15

0-

116

7-

773

0-

tfi

ns

4-

-

n a-

1-

e-

ti

is

e-

n-

1-

e,

1-

-

Et tamen quanto satius fuerit à puro Dei Sextum. verbo nufqua deflectere, vel ipfis cæcis perpetua tot seculorum experientia demostrat. Quos enim tumultus, in omnibus Gentibus Tyranica & plane diabolica lexista peperit? quot inde populorum vel in vna Germania strages?quot infanticidiis cotaminatus vniuersus terrarum orbis? quæ spurcitiæ Roma iplam prefertim, omnis istius mali scaturiginem, quanuis iam ab vltima memoria turpium omnium libidinum parentem obruerunt?an vnquam Sodoma & Gomortha vfque adeò coram Domino Deo exercituum fætuerant, atque obscænissima ista non hominum, sed porcorum colluuies, dicam, aniplius Saranæ prolucies?

Imò quis hoc non miretur, nullis vnquam septimu.

modis hoc potuisse obtineri vt lex ista quan. tumuis repetitis canonibus fancita, & crudelissimis edictis cofirmata, inuiolabiliter seruaretur? Repugnabat enim ipsa rerti natura, contra istos consciéciarum carnifices, Deum humani generis, & fancti coniugij authorem interpelians:nec Deo vnquam visum est vsque adeò aduerfariis laxare habenas, vt. quod ipfe fanxiffet prorfus irritum euaderet.

Octauum.

Obiectio.

Resposio.

Quid quod ipfis pontificibus (pecunia tamen delinitis iuxta illud, Qui altari feruit,ex altari vivat ) religio non fuit , vecunque in scholis sese miseri homines de indispesabilicate disputando fatigarent, suis ipsorum legibus derog ire quum libuiffet: & quod pro irremissibili peccato ducunt quoties libuit, vitrò concedere? Nempe, inquiunt, publici aiicuius maximi boni causa, quasi verò faciéda fint vnquam mala, vt bona eueniat : quali non sit bonis pastoribus vel vnius animulz ratio habenda, quasi denique Romanorum Episcoporum hac etia in re ambitio, avaritia, πεισωπολιφία denique non sit ex omnibus historiis manifesta.

(

Nonum. Synchus ad Eutropiu n.

Rectius itaque multo Synefius, testatus le non dimiffurum vxorem qua & Deus & Lex & Episcopi manus ipsi tradiderant. Neque Obiect. r. nobis Epiphanius hac in parte audiendus, quem fane mirum est audere etiam Canonas proferre, quum nemini dubium effe polfit, quin Nicenæ Synodo ex diametro repugnet. Intolerabilis autem plane in hoc quod

X

0

t,

ıli

m i-

us

(e

ex

uc

S,

0-

**f**-

u-

e le

que Hieronymus, quum hæc scribit: Onid facient Orietis Écclesia, quid Ægypti & sedis Apostolica, qua aut virgines clericos accipiunt, aut
continentes, aut, si vxores habuerint, maritiesse Respons,
desistunt? Etsi enim non deerant qui præpostero zelo istud iugum vellent quibusuis imponere, tamen, vt Epiphanius ipse fatetur, &
vetus historia testatur, nunquam huiusmodi
continetiæ necessitas in Oriente valuit, imò
ne in Occidente quidem absque maximis
tutbis obtinuit.

Illum autem ex Patribus cuius nomini li- cū respon bens parco, quis non videt ludere quanuis in re nimiùm seria, potiùs quàm seriò agere, quum in his verbis Apostoli, Tã id is dinou regi-sauluo, qui domui sua bene prasit, domu interpretatur vniuscuiusque corpus, vt hoc quoq; ad cœlibatus legem torqueat? Hieronymum Obiest. 4. denique quis ferre possit vsqueadeò deprauantem Apostoli verba, vt illic quoque nomine Tão Téxrao, id est liberorum, filios Toos do-yio unos, filias Tals repages intelligat? Sed de his sanctissimis nugis plus satis.

Summa autem istorum hæc est, ne Eccle sasticum quidem ius illud videri posse quod & verbo Dei, & Apostolorum totiúsque veteris illius purioris Ecclesiæ moribus ex diametro repugnet.

De diga-

Nunc verò tandem ad digamie interdictu miz inter accedamus, ac primum quid hoc nomine intelligatur expendamus.

Ouid diga

Neque digamiam neque digamu in ver- mia, & e

sus species bo Dei inuenio: imò ne apud probatos quitriplex. dem authores Gracos legere memini Sedve

άγαμες & πολύγαμος dicitur, & vetus poeta fcripfit Tpryaus 10 yuvaixos, ita non video cur illa quoque non licuerit vsurpare. Itaque de voce non cotendimus, sed de reipsa quarimus.

Prima & fecunda.

Tertia.

Etsi enim ipsa nominis notatio declarat digamiam repetitas nuptias fignificare, tamen quum vel simul vel successive, vt roquuntur

in scholis, plures vxores ducantur, non parua est controuersia, quum de bimaritis & binubis agitur, vtra digamia fignificetur. Accessit autem alia quoque postea difficultas, quo-

niam qui viduas ducunt numerari quoque inter digamos coperunt. Ego ficut non inuitus concedo digamorum nomine signifi-

cari quotquot duas vxores fine fimul fine for cessiue duxerunt, ita etiam aio vnius vxoris virum, & vnius viri vxorem apud Aposto-

lum iis demum digamis opponi qui plures fimul vxores habent. De quibus autem diga-

mis in veteribus Synodis agatur suo quoque loco expendemus. Sed qua ratione digami

celendi fint qui viduas ducut, illud fane videre non possum. Cæterum quocuque nomi-

ne res istæ significentur, videamus an hic faltem possimus corum quos sæpe iam repre-

hendimus sententiam probare.

Prima fpe: cies digamiæ illi-

Sane quod ad veram digamiam attinct qualis fuit Lamechi, quum videlicet plures vxores aliquis simul habet, quantopere nos eam improbemus ex iis apparet quæ aduer-

111-

Vt

eta

112

0-

us.

di-

en

ur

·ua

U-

sit

0.

ue

n-

fi-

uc

ris

0-

res

1-

ue

mi

le-

ni-

al-

re-

net

res

105

erfus fus Ochinum apostatam initio huius tractationis disseruimus. In altera verò fiue fe- Altera demel siue sepius, successiue tamé, repetitarum gamiz spe nuptiarum specie, diffentimus, tum ab iis qui successiua digamiæ detrahunt contra Dei verbum, tum repetitio etiam ab iis qui digamos Ecclesiæ ministe quibusuis riis excludunt. Contrarium affirmo, ne mpe licita. repetitas nuptias à Deo esse benedictas vt & primas, nec cuiqua qui vtatur, vel ex iure di-

uino vel vlla iusta ratione prohibitas. Cæterum quod ad prius illud artinet, equi mi refutadem non ignoro dicere consueuisse veteres ta testimo illos alioqui orthodoxos, minime à se dam-repetitas. nari quantumuis sæpe repetitas nuptias, adeò nuptias. yt in hac etiam verba Hieronymus erum- Hiero lib. pat. Non damno dig amos, trig amos, & si dici po- zin Iouitest octigamos. Sed profecto, quod illorum pa- nian & in ce dictum fit, cogunt nos aliæ eorundem vo Apologia ces in remipsam inquirere. Quid de hac re chium. senserit Tertullianus, quem hanc ipsam ob Primum. Hierony. caufam idem Hieronymus alicubi hac exce-aduersus ptione, breuissima quidem illa sed verissima, Heluid. repellit, quòd homo Ecclesia non suerit, satis liquet. Sed quid si ille ipse Hieronymus deteriora etiam scripsit? Et vtinam quidem meliora senserit quam scripserit. Eiusigitur hac verba funt in Iouinianum, Melius est alterum & tertium vnum virum nosse quam plurimos, id est, tolerabilius est uni homini prostitutam esse quam multis. Ideirco verò reprehensus quasi primas nuptias comparasset scortationi, quid respondet? Se videlicet ista

Hierony-

Refutat.

scripsiffe non de primis nuptiis, sed de digamia & trigamia, & ita quidem ve addiderit fe recipere quoque scortatorem pænitentem. Sed vt ea omittam quæ, vt ante diximus, in primas etiam nuptias scripsit, quibus sanè nihil dici asperius in vllam crimen poteit: hoc tamen effugere no potest, quin eam que nuptias priore viro mortuo repetit, dixerit sele prostituere & pænitentia egere. Hoc autem si ita est, an non est digamia scortationis species?annon peccare censer & quidem grauiter, qui pœ iitentia publica indigeant? & quomodo iftos non damnit? imò fi hoc verùm effet, quomodo ipfe dumuandus no effet, nisi illos damnaret? Sed de ista pænitentia postea viderimus.

Secudum. Illud autem quis excusaret quod ide alibi Hiero.ad scribit in illud Apostoli dictum, Quada enim Saluinam.

declinauerunt post Satanam. Vide, inquit, qualia sint matrimonia que lupanaribus preserutnr. I deo adolescentula vidua que se non potest continere maritum potius accipiat quam diabolum. pulchra nimirum & appetenda res que Satane compara-

Resutat.

tione suscipitur. Pulchra sanè res, Hieronyme,
& diuina, cui Deus benedixit: que remedium
est purum & immaculatu aduersus ignitum
serpentem: & de qua dixit Paulus, Nubatin

Domino.

Terrium.

Refutat. ... & pèr se bonum non erit nubere. Cur ego verò non regeram, quum illud tollere non possis, 2 iniquè te facere qui hoc abiicias? Et illud cur vicis-

vicissim no dicam, Tolle, imò sie mitiga impedimenta quæ superveniens peccatum inuexit in nuptias, vt vocationem alicuius non impediant, & bonum erit hominem folum essettolle propter que continentie locus est,

& per fe bonum non erit continentia?

2

-

5

Y

oi

778

id

00

70

74

4-

e,

m

m

in

ודט

rò

15,

ur ıl-

Quid quòd idem ille quafi non satis effet Quartum. semel ifta scripfiffe , inculcat etiam ifta fuæ Hieroad Gerontie, & quidem putidioribus certe ver- Gerontia. bis quam vnquam scripferit. Tertullianus in codem argumento Prafert, inquit, digamiam fornicationi. Et mox, Tolerabilius est digamiam effe quam fcortum. Et mox, Non folum, inquit, ab officio sacerdory excluditur digamue, sed & ab eleemofyna Ecclefie, dum indigna putatur stipe, que ad secunda coniugia deuoluta est. Et postea, fanè ve illum omnino credas lectoribus illudere, Damnamu, inquit, secunda matrimonia? minime. Abiicimus de Ecclesia digames? absit. In arca Noe non solum munda, sed & immunda fuerunt animalia. habuit homines , habuit & ferpentes. In domo quoque magna, vasa dinersa sunt: alia in honorem , alia in continueliam. Est crater ad bibendum, & matula ad secretiora natura. Obsecro verò qui sic loquitur, qui digamos Resutat. nonnisi pænitentes recipit, ab eleemosyna Ecclesia excludit, serpentibus, matulis denique comparat, annon illos seuerissimè damnat? an æquum facit, qui quod facit se tamen negat facere? an denique mundus eft, 2 cuius tam immundus est fermo? Sed his omnibus illud vnum Apostoli fatis fuerit op- 3

ponere, V xor alligata est lege viri, ( non lege peccati nec carnis, vt tu quoque feribis, Hieronyme) quandin vinit vir eim: quod si cbdor-4 mierit, (mortis videlicet fomno, vt nullu hic subterfugium neque Tertulliano, neg; Chiyfostomo pateat, quasi somnus iste vinculum coniugij non abrumpat) libera est ad nubcaum cui velit, tantum in Domino. An enim vas eft ad contumeliam, an ferpens, an matula, qua nubit in Domino?an propterea eleemosynis Ecclesiæ indigna quod Deo ad coniugium vocanti sit obsequuta?In hoc autem de eleemosyna videtur etia Hieronymusalio modo, & quidem de industria, errasse. Viduz enim de quibus conqueritur Apostolus, quòd velint nubere, non ab eleemosyna proprie, sed à ministerio viduarum abiiciebatur. Sunt enim distinguendæ viduæ, quarum inopiz subueniebatur ex Ecclesia arario, ab illis viduis quæ κατελέγοντο, id est in carum album referebantur, quæ pauperibus & aliis sanctorum vhbus inferuiebant. Itaque fuftentabantur quidem istæ ex ærario Ecclesiæ, vt probabile est:sed ita vt vicissim laborarent, non cantillando, neque sese in eremum recipiendo, ve postea factitatum est, sed ea excreendo quæ effent Ecclesiæ vsui, vt ex Dorcadis historia liquet, & ex alio Apostoli loco. Istas porrò, si quidem nubebant, quid mirum elt ex hoc albo fuiffe expunctas, quum in maritorum familiam transirent? illas autem non

quod nuberent, sed quod nubentes iam non

17

to

n

m

pj

luc

fir

tai

effent

Act. 9.32. 1. Tim. 5. effent alio subsidio destituta, probabile etia eft desiisse ali ex publico, nisi rursum paupertas aliunde premeret. Quorsum hæc igitur

aduersus repetitas nuptias?

n

77

ft

15

m

2-

0-

e-

bd

è,

nt

iz

7i-

m

0-

n-

0-

on

n.

do

hi-

tas

cft

ri-

non

non ent

Ne quis autem arbitretur vllam à me in- Quintum. iuriam tato viro fieri, alium etiam locum ex eadem epistola proferam. Damnauit ipsemet alibi Tertullianum, & quidem merito, quod in monogamia prædicanda Montanum fequeretur. Quid si ea ipsa ex Tertulliano ipsemet mutuatur? Hæc enim vtriufque eadem penè verba funt, eadem fanè per omnia fententia. Lege facer dotali tenetur & laicus, qui talem prabere fe debet vt possit eligi in sacerdotium. Non enim eligitur si digamus fuerit.porrò eliguntur ex laicis sacerdotes. Ergo & laicus tenetur mandato, per quod ad sacerdotium peruenitur. Hoc verò, (ve alia plurima omittam, id est totam pene Tertullianum repetitum)annon est omnes velle ad monogamiam cum Montano obstringere? Et sanè qui nec secundis nuptiis benedicunt, nec digamos absque pœ nitentia recipiunt, non video qui possint à Catharorum errore prorfus immunes videri, vt pluribus suo loco disseremus. Sed de Hieronymo plus fatis, cuius fanc nimium multa funt huius generis, vt & aliorum mul- Refutatio torum, quorum nominibus parco.

Præstiterit ergo non tam quis hoc vel il- ram cotra lud dixerit quam quibus rationibus id con-nuprias. firmetur expendere, quanquam nihil ferè citant præter illa quæ contra Tertullianum

Refut ..

initio relutabili

Primum. Non dixit Adam, vel potitis Dominus in Adamo, Et adharebit vxoribus, sed vxorisua.

Bespons, Concedo, ideóque plures simul vxores habere nesas est. Sed quorsum hæc aduersus eos qui plures successiuè ducunt? nisi sortè putamus cum Montano, ne morte quidem solui conjugii vinculum

folui coniugij vinculum.

Refutat. Si mili ratione friuolum illud argumetum refellitur, Duo erunt in carne una, de primis, nupriis dictum est, non de secundis. Sanè de primis concedo, quum ante Adamum nullus homo extiterit. Concedo & illud, Adamum una Eua contentum fuisse, quoniam nihil inueni mus in Scriptura quod contrarium doceat.

Vide 31.q. Sed de vnis illis dictum id fuisse nemo sanz 1.ca. Deus masculum mentis arbitrabitur, quia consequeretur vxo res secundas non mereri vxorum nomen. Quomodo igitur viduas diceret Apostolus

fit

pr

pr

rep

17

&

eft

nul

enj

pœ

der

de

(un

tiquerit,

nubere in Domino?

Tertium. Illud verò vix aliqua refutatione indiget, Primus Adam monogamus, secundus agamus. Qui digamiam probant, exhibe at tertium Adam

Refutat: digamum, quem sequuntur. Nam quod ad primum Adamum attinet, vnde isti didicerunt oportere nos illi in istis que personalia sunt, similes sieri? In eo tamen sanè similes illi si, mus, quòd non pluribus, sed vni coniunctus suit. Sed anno etiam post priorem mortuam ducta vxor secunda, vna est? Quòd si quis continere mauult & potest, contineat sané. Sed an Adamus Eux supervixerit, & ita con-

tinuerit, quis nos docebit, aut cur quæramus curiosiùs? Secundi autem Adami mesowuoiwos,in hac quidem vita , posita est in Spiritus fructibus, fine mariti fine colibes fimus, tantisper dum apparuerit quod sumus, quum similes erimus Angelis Dei. Quid quod fi ar- 3 gutari liberet, digamos censeremus poritis quam monogamos, patrem illum credetium August de referre? Sic enim ait Augustinus, Prouisum Ciu. Dei, 11b.16 cap. fuifehoc exemplo contra bareticos futuros fecun- 34 &cotra datum nuptiarum adnersarios.

Nemo, inquit Ambrofius, cum secunda be- cap.9. nedicitur. Et, Scimus coningium semel benedici. Quartum. Atego morem istum vt & alium quo ponitentia iniungebatur alteram vxorem fuccefsuè ducentibus, non dubito plane iniquum pronuntiare. Annon enim vna res funt fiue primæ, fiue secundæ aut sæpius in Domino repetitæ nuptiæ?Si in Domino nubit vidua, vt & virgo, quo iure recufabitur illi benedicio que isti tribuetur? Longe sane rectius 2 & verius Augustinus, fine quicunque auctor De fide ad est libelli de fide ad Petrum. Si cui primo con- Pet.cap.s. tigerit prinari coniugio, secundum vel tertin mes, nullum peccatum habebit. Et fane ita eft. Quis enim pius dixerit, peccatum ab Apostolo suaderi ve fiat in Domino? Quorsum igitur pænitentiæ pænam non peccanti? Idem eo Ibidem dem libello, nuptia, inquit, non tantum prima cap. 42. dininitus instituta sunt & benedicta, sed & secunde & tertia, pro corum qui se continere non pofsunt insirmitate: Cui verò benedixit Domi-

t,

S.

j-

nt

t,

G.

us

m uis

ić.

nit, aduerf. legis, libr.2.

nus, in quo nimirum vult viduas nubere A. postolus, quo iure sacerdos benedictionem recufauerit?

Sextum. Lib. 4. fen tent.dift. 42.& ibi Duradus.

Sed, inquiunt Sententiarij, fecunda nupia non funi facramentales, quoniam, ait Durandus, quum non sint una vnius, aliquem defectum facramenti patiuntur ad plenam mairimonij Christi &

Refutat. I. Ecclesia significationem. Atqui, (vt illud ridiculum & millies refutatum commentum de Matrimonij (acramento nunc no attingam) quum Paulus illius spiritualis sanctorum & Christi coniunctionis velut imaginem dicit in coniugali copula extare, quis istos docuit de primis magis quam de secundis vel vlterius etiam successiue progressis nuptiis hoc intelligendum, quum illic in genere de mutua coniugum inter se dilectione manifelt z differatur? Annon verò vnus cum vna in k-

cundo vel tertio vel viteriore successiuo coiugio non minùs quàm in primo copulatur Quadrarent igiturista profecto in verospolygamos, id est qui plures vnà vxores simul habent, quum vna Ecclesia sit vnius Christi sponsa: aduersus istos autem de quibus nunc agimus, non item. Quid si verò obiiciam il-

Exech. 23. lud Oholz & Oholibæ repudium? quid h totius Synagogæ diuortium, & sterilemillam multorum nunc filiorum matrem in il-

lius repudiatæ locum ascitam? annon si minutim ista vellemus confectari, (quod tamen effet præter mentem Apostoli) dicereliceret corum potius matrimonia secunda qui

repu-

Ca

V

fe

c

fu

E

Efuix 54. Oirz 2. Icrem.3.

A-

nem

ptie

dus,

CTA-

ho

ridi-

m de

(meg

m&

dicit

vlte-

hoc

mu-

feste

n fe-

có-

atur?

s po-

imel

rifti

nunc

m il-

id fi

mil-

n il-

mi-

men

lice-

qui

cpu.

repudiata vxore aliam ducunt, plenam Ecclesiæ & Christi significatione habere? Totum igitur istud inane est Matæologorum somnium.

Ism accedo ad illud quod nonnulli palma rium putant, vt votum viduitatis seruandæ stabiliant. Proferüt enim primo loco exemplum mulierum quæ ad templi vestibulum excubabant. Sed vtcunque de istis sabulentur Rabbini, & quicunque alij, nusquam ibi inuenient vilam voti mentionem.

Celebrant quoque Annæ prophetissæ ex- Octauum. emplum:quafi vero viduas continentes vitu- Refut. peremus, ac non potius laudemus magnope- 2 re, fi quidem fua viduitate recte vtantur. Dicoigitur nunc quoque continentiæ donum anobis non minus quam ab vllis veteribus, fi hyperbolas excipias, predicari: ac etia, Deo fit gratia, multo minus inter nos tolerari quicquid continentiæ repugnat, quam inter iltos quos hodie no pudet de his rebus contra nos differere. Sed hoc viciffim fatemur, non divinam, non Ecclefiasticam, fed mirifica Satane fraude inuectam videri legem que, voti istius specie, tot animarum myriadas in feris mancipet , vt triftistima tot feculorum experientia comprobauit.

Illud autem est velut vltimum eor u per-1. Tim. 5.18 sugium quòd eas viduas reprehendat Apo-Resutat. 1. stolus, quæ sidem primam irritam secerunt. En enim, inquiunt, sidei, id est promissionis date siue voti sit mentio, & quidem inuiola-

m. ij.

bilis. Atqui primum omnium hoc illis confiderandum erat, non agi hoc loco de quibusuis viduis, sed de iis demum quæ ad certum illud collegium erant allecta, quod apparet ex verbo καταλές εδαι. Ili vero, vt pap. lò antè oftendimus, sic loquuntur de secudis nuptiis, vt peccatum quidem non effe verbo fateantur, re negent, quum renubentes omnes pænitentiæ pæna multent. Sed venia-2 mus ad primam istam fidem. Eam verò etiam si concederemus ita vt isti volunt accipiendam, quorsum hoc ad illorum viduas, qua nusquam sunt? Collegij enim illius viduaru apud ipsos ne vestigium quidem aliquod nunc videas. Et quod ad me attinet, vt fuerit aliquis corum vsus primis illis temporibus, tamen existimo magnam causam no esse cu de illis instaurandis magnopere laboremus. Itaque inutilis videri posset hæc questio,nis votiuz istius continentia necessitatem nobis propositum esset oftendere nullo prorfus verbo Dei neque præcepto neque exem-3 plo confirmari. Dico igitur Fidei nomine nihil effe prorfus quod nos cogat aliud quam pactum & simplicem promissionem Ecclefiæ factam intelligere. Quænam autemillaerai? ca nimirum quæ ministeriū istud respiciebat, quo sanè defungi non poterant que ad nuptias redirent. Pollicebantur ergo fe confranter operam fuam navaturas Ecclefie necab eis exigebatur votu quo conscientis obstringerent, coram Deo, sed simplex pollici.

&

pe

qu

qu

tu

ni

ger

ali

que

dia

licitatio fur fortiter & fideliter tuende vocationis. In istis autem tum exigendis tum præstandis pollicitationibus quam experietia ostendisset grauiter peccari, hac normam adhibuit Apostolus, vt nulla nisi sexagenaria deligeretur, cuius ordinationis grauissimas rationes affert: nepe quò diuniores ad luxum & delicias subinde prolapsæ, post varia offendicula, tandem aperte leuitatem sua proderent, deserto contra fidem datam munere, ad fecundas nuptias transeuntes, adeò quidem vt nonnullæ quoque interdum à Christoiplo deficerent. Sic ergo isti incommodo prospici voluit Apostolus. quam regulam si posteritas effet sequuta, præter quam quod infinitis offendiculis obuiam itum effet, fupersticiosum istud perpetuz viduitatis votum, quod tandem etiam meritorium euasit, &repetitarum nuptiarum turpissimam vituperationem peperit, Ecclesiam non inuasis. set. Scio tamen aliter quoque, & commodè quidem explicari primæ fidei vocabulu. Sed quid mihi maxime accommodatum videatur, illud dixi, nempe nihil aliud quâm fimplicen pollicitationem Ecclesie factam minime tamen temere violandam ita fignificati, sed que à solis diaconissis & quidem sexagenariis ex æquo & bono, non fanctimoniæ alicuius nedu meriti, sed ministerij ipsio causa quod obire nupte no possent, exigeretur. Verum hac de re rursas aliquid in tractatu de diuortiis, Deo fauente, dicemus. Nunc autem

onqui-

ap-

idis rbo m-

iam ien-

guz

erit bus,

cut nus.

nisi no-

rotem-

nine

cle-

spiquz

o le

tias

polliciad eam digamiam accedamus, quæ Clerointerdicitur.

Digamis non rece interdici facrii ministerių.

Digamos, id est, (vt ij interpretantur contra quos nunc disputamus) eos qui plures successiuè vxores, vel etiam vnam, sed eam viduam, duxerunt, adeò iam olim plerique censuerunt indignos effe facro ministerio, vt eos non modo à facris ordinibus, putà episcopatu, presbyteratu, diaconatu, ac subdiaconatu, sed etiam ab ipso clero semel excluserint, adeò quidem vt reluctante frustrà Hieronymo, alioqui infensissimo, quoties libuit, nuptierum hoste, eum quidem admittant qui ante baptisma fuerit quantumlibet Obiect. scortatus, digamus autem non item. Sit autem hoc quanlibet verustum, nihilominus

Hierony.

Oceano.

Resposso, tamen iniquissimum esse nec in Ecclesiatolerabile affirmo. Nec enim ea vis est vetusta-

tis,vt quod malum eft, quia vetus eft,idcirco Obiect 2. bonum euadat. Nec est rursus quod clamitent Patribus ita infignem fieri iniuriam,&

Respons.

illud inane suum Catholicum nonnulli nobis obtrudant; Saltemenim semper id dici non potest obtinuisse, quod præter Dei verbum fenfim fuiffe in Ecclefiam inue cum non difficile fuerit demonstrare. Audiamus igitur quas rationes iftius moris afferant. Ita enim liquebit an super verum fundamentum ædificarint aurum & argentum, an potius fanum & stipulam , quæ nunc clarus ille dies Domini retexerit, & quasi per ignem confumpferit.

Ia clat

in-

on-

ures

eam que

110, puta

Sub-

ex-

ıftrà

ties

nit-

ibet

au-

inus

1 to-

ıfta-

irco

mi-

1,&

obis

non

bum

dif-

zitut

nim

ædi-

fce-

dies

con-

actat

Iactat quidem aperte Synodus Valentina i Synod. præcepti divini formam, fub Damafo papa, cap.t. vel potius, vt arbitror, sub Syritio, sed quum Refutatio ad rem ventum est, tum plane detegitur im- pro minipostura. Nam hæc demum ex verbo Dei ab sterio diiltis proferuntur.

terdicta.

Cautum fuir in Lege, (inquiunt istius legis Primadefensores qua digami à Clero arcentur ) ne Sacerdotes sepius, id est plus quam semel nuberent. At si requiras voinam hoc cautum Refutat? sis, nusquam sanè neque apud Mosen, neque apud Prophetas, nullo denique facræ Scripeurz libro invenias. Ac Tertullianum quidemà paracleto Montani fascinatum istud quoque somniasse non adeò mirandum fuerit. Tertulliani verò vestigia postea sequutos fuisse Syritium & Innocentium primum, homines, vt eorum epistolæ palam faciunt, blasphemos & infigniter impudentes, quis iure miretur, quu nihil illos puduerit? Quofda auté summe alioqui tu eruditionis tu probitatis viros quis no miretor& ingemiscat in re presertim tati mometi, no salte sacroscodi ces (quos quotidie versabat) inspexisse, vt sci ret verè istad an falso citaretur? Sed illa tunc foit nimiru medacis spiritus esficacia: & Chri itiane Ecclefie fatalis calamitas. Hieronymus præ cæteris qua ratione possit excusari certò no video, vt qui in Epistola ad Oceanu.quocuque illa tepore scripferit (tum fanè rectius multo de nuptiis senties quam quu in Iouimanum declamaret) manifeste dicat ipsis e-

m. 1111.

tiam facerdotibus fub lege potuisse polygamiæ, id est, plurium simul vxorum habendarum licentiam. Quod si verum est, quis alterum digamie omnibus coucessæ genus illis interdictum censeat? Et ramen idem iple ex Tertulliano illud repetit, caufæ suæ seruiens.

Secunda. Leuit.2.

Proferunt secundo loco legé illam quondam Mosi tradită, qua inbetur secerdos, nec viduam, nec meretricem, nec prophanatam, nec ab alio eiectam, sed virginem, camque

Ezech. 44 ex populis suis accipere. quæ lex etiam ab E-Refutat.i. zechiele repetitur. Eum autem locum quem vereor vt multi interpretes nondu satis com mode exposuerint, placet explicare, priusqua ostendam quantopere abiis torqueaturaduerfos quos nunc est nobis agendum. Sicenim ferè solet accipi acsi toti tribui Leui hoc effet præscriptum, quod tamen est præter Legislatoris mente, vequi de solis Aaronis posteris expresse disserat priore loco, vbi de non ducenda vel meretrice vel prophanata vel eiectitia cauetur. Quod autem additur de vidua non ducenda, sed virgine ne ad omnes quidem sacerdotes, sed ad Solum Pontificem Maximum pertinere partim liquet manifeste ex Mose qui diserte hoc habet, partim ex Ezechiele qui solos filios Zidoc, non autem omnes filios Aaron nominat. Additur autem apud Ezechielem exceptio, ad Pontificiam quoque familiam, Vt videtur, pertinens, nempe vt viduam quoque ducere liceat, sed ex sacerdote. Obsecro verò quorfum

11-

n-

lis

CI

ns. n-

CC

m,

ue E-

m

m

uã

d-

e-

ui

2-

0-

bi

2-

m

gi-

ad

r-

20

05

0-

X-

Vt

16

m

quorsum hæc ad digamos siue viduarum ma ritos ab omni sacro ministerio prohibendos? Quia, inquiunt, si hoc fuit observatum in iis qui tum ministrabant altari, multò ma gis id requirendum est ab iis qui nunc multo dignius ministerium exercent. Atqui nolla prorsus hic mentio de nuptiis non repetendis, vel non repetitis. Imò, vt paulò antè diximus, censet ipse Hieronymus sacerdotibus Hierony. quoque concessum fuisse plures simul vxores Oceano. habere, nedum vt si plures successiue vxores duxissent, ex sacerdotum numero expungetentur. Deinde viduarum coniugium vni Pontifici Maximo interdicebatur. Itaque etiam fi istis daremus ipsorum Clerum tribui Leui successisse, & illa lege nunc quoque Ecclesiam teneri, hoc tamen nihil prorsus illos in hac causa subleuarit, Sed neutrum sanè illis concedimus. Nam quod ad ipforum Clerum attinet, quæ tandem luci conuenientia cum tenebris? Legem verò Leuiticam præterquam quod abrogatam constat, si rursum ifti in vium rewocandam censent, cur illam reftringunt tum in diaconis, quos esse volut alios Leuitas, tum in Episcopis & Presbyteris, quos antiquis sacerdotibus comparant? An quod purius & spiritualius quiddam sit Euangelicum ministerium? Atqui vt cultus Leuiticus præ hoc nostro carnalis fuerit, nihil hoc tamen ad rem, nihil oftenderint labemaliquam vel primis vel repetitis, siue cu virgine siue cum vidua nuptiis contrahi, que

puritati sacerdotij officiat : quod nunquam sane oftendent, quum clamat Apostolus honoratas esse in omnibus nuptias, & thorum impollutum.

Terria.

Cur ergo, inquies, virginem, non autem viduam, aut meretricem, aut ab alio repudiatam, ducere poterat Pontifex Maximus? Ref-Refutat 1. pondeo rurfum nihil hocad repetitas nupvias pertinere, quum hac lege non vetetur Pontifex Maximus sæpius coniugium con-2 trahere, modò virgine semper accipiat. Item, ne conjugium quidem facerdotibus cum vidua sie prohiberi, si modò sit ex alio sacer. dote vidua: quod quum ita sit, dico rursum moremistum, quo tum digami tum vidua-

> rum mariti(fic enim hos ab illis multi etiam recentiores canones diftinguunt)à clero arcentur, nullo iure divino niti, ac proindeistud interdictum Apostolicz ipsi docttinz

marchia.

3 ex diametro repugnare. Sed ad rem. Cur vir-Philo li-bro de Mo ginem ducere iuberetur Pontifex Maximus, tres caufæ à Philone afferuntur. Vna, vt faerum semen aruo intacto exciperetur:altera, ne huius natales cum aliis familiis miscerentur:tertia, vt faciliùs facerdotum moribusaccommodaretur. Ego nullam ex his causis probo. Nam quod ad primam attinct, illam non valere vel ex eo apparet quod licebat etiam sacerdotibus extra Pontificem Maximum viduam ex alio sacerdote ducere. Secanda verò falla etiam est, quum expresse dicat Moses licuisse Potifici Maximo virginem ducere am houm tem dialefuptur on. em, VIcer. um uaiam are iinz virnus, t facra, renacufis am bat

axi-Sedi-

nem cere

ducere de populis suis, id est, ve interpretatur Ezechiel, de semine domus Ifrael, quod alioqui aliis tribubus non licebat, ne confunderentur fingularum tribuum hæreditates:vnde etiam factum, vt Elifabeth & facerdotis vxor & Marix cognata effet. Illud verò tertium prorsus commentitium est, nec refutatione indiget. Vera autem causa hæc est proculdubio, quod Pontifex Maximus venturi Christi & spiritualium Ecclesiæ cum Chriflo nuptiarum peculiaris typus effet. V mbras autem istas omnes iam desiisse, quu corpus iplum obtineamus, ac proinde manifeste Iudaizare qui hæc & alia eiufmodi in vfum renocant, quis ignorat? At enim, excipiet aliquis, Paulus hoc ipsum in nostris quoq; ma- obiettiotrimoniis significari dicit. Imò verò si diligenter Paulum inspicias, comperies istud un Responst saprov (quod nomen vetus Latinus interpres folet Sacramentum interpretari) non in coiugiis nostris, sed in Christi & Ecclesiæ copulatione merè arcana statuere. Sed ita esto. Si tamen hoc ad folas virginu nuptias retuleris,no modò perperam idcirco feceris, quòd hec similitudo in eo posita sit quod quibusuis coingis comune est, nepe quod duo fiant vna caro: sed ideo etia, quòd istud quoq; Apostoli, Viri, diligite vxores vestras (quò tota hec lententia refertur) res ipla clamet omnibus fine exceptione maritis præcipi. Deinde ne hanc quide analogiam esse subtil us indagadam, vt fingula fingulis respodeant, vel il-

lud manifesté declarat, quod de repudiata & alteri nupta, & nihilominus iterum contra Ierem.3.1. legem recipienda dicit apud Ieremiam Do-

Refut.4. minus. Ac de virgine quidem & vidua hacenus. Quod autem ad prophanas, id eft(vt interpretatur Philo) infamibus parétibus prognatas, & ad meretrices attinet, nemo non videt ideo eiusmodi mulierum coniugium facerdoribus fuisse sub lege interdictum, ne quod earum probrum ad illos víque redundaret. Quod si quis roget an hanc quoque legis partem abolitam fuiffe existimem, respon deo, quum hæc ratio nunc quoque valeat, a. liter, de istis, id est, de probeosis mulieribus statuen dum qu'im de virgine aut vidua : idque non quod olim its fuerit cautum in facerdotio Leuitico(quod iam abrogatum eft) sed quoniam res ipsa clamat fieri vix posse, quin si eiusmodi probrosæ famæ mulieres ducantur, aliquid detrahatur ministerij dignitati, cuius quanta fit habenda ratio vel illud declarat quod Apostolus in familia quoque Episcopi vult inquiri. Absit tamé vt hac in re fine exceptione probem summa illam Cinonum quorum lam feueritatem : abfit, inquam, vt Pharifæum illum imitemur qui præ se peccatricem illam multum diligenten damnabat, ne forte illud audiamus ex

> ore Domini, Publicani & meretrices præcedent vos in regnum cælorum. M itthæus certe factus est Apostolus & Euangelista ex pu blicano. Nostri autem Catholici, belli sanè

homines

Tit.1.7.

homines funt, & feueri scilicet Canonum observatores, quibus intolerabile quidem flagitium effet honestissimæ etiam matrone, nedum cuiuspiam quantumuis pænitentis mulieris maritum facris initiare, infames autem omnique libidinum genere contaminatissimos non item, modò ne maritos, quum vix tamen alios, testibus ipsorum historiis, inter decem seculorum Pontifices invenias. Poltremo quod ad repudiatam attinet, quu repudia nunquam fuerint in foro conscientiz, vt vulgo loquuntur, probata, (adeo vt manifeste dicatur qui sic repudiatam ducat, adulterij reus esse coram Deo) non mirum elt lacerdotibus, quos oportuit honestate vita cateris pralucere, interdicas repudiata nuptias, quod in cateris no nisi ob duritiem cordis, ciuilibus legibus tolerabatur.

n

C

n

:5

.

C

t,

11

u

nè

es

Profert etiam Hieronymus quod ait insti Quarta.

tutum quoque suisse in Lege, nempe vt maritatæ siliæ sacerdotum, si viduæ sierent, veritatæ siliæ sacerdotalibus cibis: sin autem alios viros accepissent, alienæ sierent à patre
& sacrificiis, & inter externas deputarentut.

Atqui ne hoc quidem satis bona side citat ille, siue memoria fretus, siue, vt alibi nimium sæpe sactitat, causæ suæ seruiens. Nec
enim alind ibi constituit Moses, quam vt silia sacerdoti, que extra tribum suam enupserit, extranca censeatur, ac proinde vesci obla
tionibus non possit: quia nimirum in extranei samiliam transierat, aliis autem quam sacerdotibus non licebat sacris cibis vesci.

Quod fi fuiffet repudiata, aut defuncto marito, absque liberis relicta (nam alioqui manfiffet adhuc in extranca familia) tu ei ad fuos reuertenti licebat rurfum, vt ante nuprias, apud patrem satis vesci : in cuius videlicet fa. milia rurfus cenferetur. Nulla autem apud Mosen vel primarum vel secundarum nuptiarum mentio.

Quinta.

Citat denique illud Pauli de Episcopis & 1. Tim. 3.2, Diaconis, V nius vxoris virum, qui locus tri-& Tit.1.6. plici modo torquetur. Allegoria enim illam, quæ vxoris nomine Ecclesiam intelligit, vt ab ipsomet Hieronymo refutatam omitto. Placet ergo quibusdam istud de co accipere qui fuerit, non autem qui sit maritus. Vnim Hierolib, vxoris virum, inquit Hieronymus, id eft, qui

Laduersus vnam vxorem habuerit, non habeat. Nec illud Iouinian. Ambrofij dissimile est, Habentem filios dixit Ambrof. epist.82. Refutat.I.

Apostolus, non facierem. Sed huic de pravationi opponenda est simplex veritas, qua confirmauit Nicana Synodus in Paphnutij sentetiā transies: vbi etiam lex illa Nova vocatur, qua volebat nonulli statuere.vt facris initiati à coingibus fuis abstinerent. Itaque ne altera quide absurda interpretatio admitti potelt, quantumuis magnis authoribus ( fed in hic re quidem plane tum à verbo Dei, tumab antiquæ Ecclesie iudicio aberrantibus)nitatur : quæ videlicet hoc dictum Apostoli interpretatur de iis qui vxores quide habeant, sed à quibus ex mutuo cosensu abstineat, cuiusmodi vota prorsus fuisse vetustæ Ecclesiz

inco-

incognita suo loco declaravimus. Nec fanè in hoc excusari potest Epiphanius (quod tati viti pace dixerim) quu audet etia Canonum authoritatem prætexere, quos tamé no edit. Quos enim edidiffet, qui Nicana & Gagrefi Synodo manifeste hac in re contradicit? Ita verò scripfille Epiphanifi nemo mirabitur, qui obler uarit Ambrofium aufum eriam effe Ambrof. scribere, Patres in Niceno Cocilio addidifie, ad Vercel Clericum quenqua effe non debere, qui fe-lenies & cunda conjugia fortitus fit , in quo fanè est periculose hallucinatus: nisi de its hoc accipist qui duas simul vxores habeat. Itaq; multo rectius postea synodus sexta vniuersalis, synodi in ecclesia Romanam coarguens, illam obiur- Trullo, ca gat, quod istam continentiæ lege obtruderet non.12. irrages xav vos, id est, vice Canonis, & taquam de Cotin. Canoné: quod sanè falsum erat, ve plane mi-primo carer Espenseum ex illis ipsis synodi fextæverbis, quibus Romanæ ecclefie tyrannis & impostura coarguitur, aliquam eius excusandæ occasionem arripere potuisse. Tertia denique huius loci depravatio corum eft, qui vnam vxorem accipiunt pro prima, quali qui 4 plures successiue duxit, ab Episcopatu arceatur, quam fententiam fequutus quidem videtur Chryfostomus in Epistola ad Titum, fed in altero Epistolz ad Timotheum loco, de Polygamiæ Iudaicæ prohibitione, rectè accipit:quam interpretationem amplectitur quoque Theodoretus, nonnihil tamen fermenri de voto admiscens. Quum autem ma-

3-

nd p-

& i-

m;

o.

ins

ud

xit

oni fir-

té-

ur,

iati era

est,

hac

ita-

in-

,cu-

cfix

100-

nifesta sint Apostoli verba, quid attinet no5 dum in scirpo quærere? Cur non enim potiùs πρώλης quàm μιᾶς scripsisset Apostolus?&
quæ tandem in secundis successiuis nuptiis
labes inest vel maculi, quæ quempiam Episcopatu indignum reddat? Rationes tamen,
quas hie nonnulli prætexunt, mox etiam expendemus. None hoe dico, planum & penitus perspicuum esse quod scribit Apostolus,
quum qui secundam aut tertiam, & sie deinceps, vxore duxit, modò ne plures simul habeat, tam sit vnius vxoris vir, quàm cui necesse non suit, prima mortua aliam ducere.
Et ita etia sentire puriores scholassicos coegit ipsa veritas, vt mox ostendemus.

Obiect.1.

ponuntur. Primum quarunt cur illud ver bum o P O R T E T vsurparit Apostolus, qui ex co videatur consequissi quidem hunclocum ita vt diximus interpretemur)non polle alios quam maritos episcopari. Respondeo Responsa non solui hunc nodum etiam fi in istorum sententiam transeamus, qui de alio genere di gamorum hæc intelligunt. Verum est autem quod à nostris quoque non semel responfum est, spectaffe Apostolum quod consuctudo illorum puriorum temporum ferebat, nempe vt qui adoleuerant, mariti effent, at proinde de vnica vxore & honestate familiz no alia formula, quam de reliquis virtutibus statuisse:quum tamen certum fit nec d'yauss verè cotinentes, neque de recevous proprereà ex-Obiiciunt cludi.

n

rit

fu

re

ne

nu

Expendamus autem etiam quæ ab istis op

0-

0-

8

113

pi-

en,

ex-

ni-

us,

in-

13-

18-

re.

00-

op

er-

Jun

10offe

deo

um

e di

tem

on-

uc-

pat,

, 26

iliz

bus

USUS

cx-

iunt

Obiiciunt prætereà eiusdem Apostoli al- Obiect. 2. terum locum, in quo iubet non aliam deligi Tit.1.6. viduam quam quæ vnius viri vxor fuerit:quæ verba ad illam polygamiam trahi non poffunt, quum nullis vnquam legibus licuerit Refp. 1. fæminis plures simul maritos habere. Hoc ego yerò ita esse fateor : sed consequi tamen nego,quin vtrobique cadem digamie species (quanuis no per omnia fimilis) prohiberi intelligatur, atque adcò quin cadem interpretatione locus vterque exponatur. Vult enim Apostolus non eligi episcopum nisi qui vniamuliere, & quidem vxore, fit contentus: vult quoque non referri in videarum album viduam nifi quæ vno viro & quide marito, fit vsa. His autem verbis à sacro ministerio non alios arceri dico quam primum quidem turpis & flagitiofæ vitæ tú viros tum mulieresideinde etiam Sigapous, id eff, tum qui plures simul vxores haberent, tum quæ pluribus simul maritis vse essent. Hoc autem posterius ne cui mirum videatur, sciendum digamiæ quoddam genus fuiffe tum viris tum mulienbus commune, quumvidelicet illi quidem, repudiatis aliam ob causam quam ob adultenum vxoribus, alias illis superstitibus ducebant:iftæ verò vicissim temere discedentes à. luis maritis, ad alias nuptias transibant. Hinc illa vetus lex Mosis, ne sacerdoti liceret meretrice aut repudiatam ducere, de qua paulò ante diximus. Hinc & illud Pauli, Vxor à viro ne discedito : quod si discesserit, maneat innupta, aut viro reconciliator: & vir vxore ne

n. 1.

dimittito. Fuisse autem ipsis etiam mulieribus hoc siegitium minime ne Rome quidem nedum in Græcia insuetum, vel ipse Iuuenalis hoc peruulgato versiculo testatur.

- sic sient octo mariti Quinque per autumnos.

Sed de his hactenus.

Hæc funt igitur quæ pro tuendo illo suo interdicto citare vel potius manifeste detor-Veterum Canonum quere ex Propheticis & Apostolicis scripis in quibus iam olim consucuerunt. quo fundamento de digaquum destituantur, causa fortasse no erat cur mis agivlterius progrederemur. Placet tamen tum tur,com\_ paratio veteres ea de re Canonas, um veterum quocum Dei rundam Patrum argumenta expendere, ne verbo. temere videamur ab iis, quos falso nonnulli Catholica Ecclesia nomine exornant, diffentire. Sic igitur habet Canon Apostolicus

Αροίτ. Ca ποπ. 17. 
Αποίτε το βαπλισμα, παλ. ποπ. 17. 
Αποί κλησάμλος, ου δύναται είναι δπίσκο τος, παμοβό τερος, η διάκονος, η όλως τε καλακόχε τείεραλικέ. Id eft,

vt vocant,17,

Qui duplici coningio post baptismum fuentim plicitus, aut pellicem possederit, non potest esse episcopus, aut presbyter, aut diaconus, aut prorsus ex sacerdotali catalogo.

Apost ca- Et decimus octanus, o zipav λαζών, n e κεεδλιnon.18.

μις ο μης το κοπος, n ο ο κέτιν, n την δητο σκομής, κ δ συναθαι
είναι δητοκοπος, η πρεσβύτερος, η ολως το καθαλόγο π
ispατικο. Idest,

Qui viduam acceperit aut repudiată, aut merestricem, vel ancillam, vel scenicam, non potest est episcoas

10

episcopus, ant presbyter, aut prorsus ex sacerdota-

licatalogo.

ri-

cm

n2-

fuo

pris

nto

cur

tum

, ne

pulli

dif-

icus,

יושאי

ο ρεσβύ

deft,

rst im

e epi-

us ex

:6x1-

uraldi

578 98

it me-

est est

pifco-

Libet autem etiam subiicere hæc eade, fed Clem fib. paulò pleniùs scripta, ex illo libro quem & Grece & Latine nunc ediderunt Clementi episcopo Romano inscriptum, cui titulum fe cerunt , Dialayai The a low Stosonov. Etionowov x TOSO CUTEPON Ny SIANOVON ENTOUND MOVOZAMOUS NATISAodana (asiv auth ai yauttan xav Tedvasi. un Egeit taldi autois x x xeipoloviav and unis outiv eti, etinawilestai, i yeyaunkoois, etepais ouwaxekeodal, and appendat in Exover in Sor of The Zerpoloviar. immpras de x lanuadois, x avazvas as x winapas, xai בולונ עטיסץ מעוטים צוימו אבא בייסושים. וו לב שפי צמענט מו אינוסט שמפוצא שעונה ביו לותל שינוסש בין לותל ניו שש באבים שונים מפשו הוס שפים בסוע בציניסוי , ווע עו מעמבדהסמידיב אסאמספטיב ליצשהוי. של בינו לב אל בי דעל אאורט אבאבעסעלט א בדמוףמים " zipav z excechnululu haucaveir, as zy o vouos he-Ideft,

Episcopum & presbyterum & diaconum dicimus unius uxoris viros debere constitui siue vinant eorum uxores, siue mortua fuerint: non licere autem ipsis, si post ordinationem coniugy expertes fuerint, amplius ad nuptias deuenire: vel si mariti fuerint, cum aliis iungi, sed ea contentos esse quam babentes ad ordinationem peruenerunt. Ministros autem & Cantores, & Lestores, & lanitores, subemus quoque unius uxoris viros esse. Quod si ant tequam matrimonio iungerentur in clerum prouetis sint, concedimus eis ut uxores ducant, ne si pectarint, pænas luant. Iubemus verò ut nulli ex cleto liceat vel meretricem, vel seruam, vel viduam

n. ij.

& repudiatam accipere, sicut & lex ipsa dicit.

Clem.lib.

Non omittenda quoque alia ex codem libro Sialayn, que fichabet, Ai d'e vewlepas xions eis znoixov us un erlaco éco dacar, unacle meccion se เมท อับงลองิลเ หาลใค้ง รี สหนักร, อีกิร อี อบใ อาวา สนเลง อันงิอัง σαι, έν πράγμαλι γ ενωνλαι. Επικερείσ θωσαν δέ κ βεπ-இहां जी अक वर रिय प्रते कल दर्वात में त्रहाक किया, हिना व हरी हरू-Jaular extovodi, er med wali amperer everyertas. Kai 7870 yap zid Evaroceixelz, Tr wovo lawia who xT vipor yworkin, Smaia, ws dr xt grouter Ses indepenσα. διδαμία δε μετά επας Γελίαν, Τράνομον, ε διά ζω ouragerar, anna Sid to Levisor. Persaura de ancasias onueiov. To de cos Thu Terlaniar, megeavis morreia ? arén Sera avaucison G. o yap Beis miar zuvaixa svi avdpi ded wer er in dnutepyia. Erovat Sap of diweis σάρκα μίαν νεωτ ραις δέ μετά των το πρώθε τελευθώ συ κεχωρήσθω λη ο δεύθερος, iva μη είς κρίμα το διαί-As Euro Erwor, is way if as roxxa's, is on Buulas aren-Tes, in Enchures Luxais. de Tives xoxasiv mesteris Id eff. μαλλον ή άνεσιν.

Vidua iuniores (nimirum annis sexaginta,vt eis to mee paulo ante dictum fuerat) viduarum» collegio nov. pro quo male Bouius vi ne accensenter, ne eo obtentu quod etatis vigorem coercere non puffint, ad secundas nuptias prolapdualem statum. Idem pro la negotium facessant. Subueniatur tamenilis acireo Sai & necessaria suppedientur, ne se » deseri prateperperam xenses, & adrepetitum consegum desensentes, legit Noindecorum quippiam admittant. Nam hoc quo-क्राह्ट मेथा. quescire vos oportet, monogamiam quidem rites.

indecorum quippiam admittant. Nam hoc quoques cire vos oporiet, monogamiam quidem rite initam, iustam esse, vipote Dei voluntati cegruentem, digamiam autem, post pollicitationem, illegitimam esse, non propier coniunctionem ipsam, sed

propter

P

eff

ift

cui

be

ao

VXC

per

nyn

DID

in c

ten

tron

1100

t.

li-

inpds

1 78

2300

Bon-

800-

wob

1 16--עטץ

74

sia;

المكا

4 871

weis

ullu

16'-

you -

7651

a,vt

egio

rem

lap-

1/15

att-

1101

110-

es-

ien-

egi-

, fed pter

propter falsicatem. Trigamia verò est incotinecia signum. Quod verò vlira trigamiam est, manifesta el scortatio, & certa lascina. Deus enim unicam miliereta vnico viro adiunxit. Erut eniminquit, duo in carne una. Innioribus autem post primi mariti obitum conceditur praterea secundas, ne in iudicium diaboli, & laqueos multos incidant, & cupiditates amentes ac animis damnosas, ex quibu pana potius sequatur, quam voluptas conci-

His verò antequam sigillatim respodeam, Ad Canoprimum dico iam olim esse de istorum Ca-stolicos in nonum numero & authoritate dubitatu: nec genere. possenegari ab Apostolis editos non esse, quum(vt alia omittam)quorundam decisionescontineant, de quibus nunquam aliquot post seculis tam acriter in Ecclesia certatum ellet, ac etiam aliter postea statutum, si tum illi Canones vel editi, vel certè recepti ab Ecclesiis fuissent. Huius autem rei Canon ellam iste 17. certum nobistestimoniú præbet. Cur enim ista particula, μετά το βάπτισμα, addita est, nisi ve significetur in isto interdido non censeri, qui ante Baptismum plures vxores habuerint? Hoc verò si Apostoli tam perspicue deciderant, cur hoc taceret Hiero-Hieron. nymus hanc sententiam tot argumétis com- ad Ocea-num, to. 2. muniens, & qui postea transitum potius esfet in contrariam Ambrolij & Augustini sententiam?ac ne id quidem satis recte, vt arbitror. Mihi verò maxime probabilis videtur corum opinio, qui coniiciunt aliquanto post

## 194 TRACTATIO DE

Apostolorum tempora, siue à Clemente, sique ab alio quopiam, eius que tum vigeret Ecclefiaftica politia regulas aliquot colligi copifle, quarum poltea paulatim auctus fuerit numerus: sed prinatum fuiffe hoc scriptum, nec publicæ vilius auctoritatis, donec paulatim obtinuit vt publice legeretur, quonia vtile Ecclesiz compendium istiusmodividebatur. Apostolicos autem fuisse istiusmodi Canonas vocatos, verifimile est, non veab ipfis Apostolis editos (fuisset enim primis illistemporibus nimium crassum hoc medacium) sed quòd in Ecclesiis quas Apostolicas vocabant, antiquitate videlicet ac proinde auctoritate primas, obtinerent. Sed iplas eni Apostolicas Ecclesias nimium facile in ipla quoque do ctrina, nedum in ritibus, fuisse deprauatas, quis ausit inficiari, quum id itafuturum Apostolus ipse non modò predixent, sed etiam suo ipsius seculo in Galaticis przfertim & Achaicis Ecclesiis sit expertus? Illas porrò Siatayas ita eriam confarcinatas,vi illi Canones videri possint quedam effe iltarum epitomæ, Clementi nescio cui sese Romanum tum Episcopum tum ciuem admodum ambitiofe vocanti attributas, miraret hoc seculo inueniri posse qui defendere auderet, nifi res ipfa oftenderet nihil nuc homi nes pudere. Nam certe iis scatent vanissimis mendaciis,ita etia inter fe repugnantia quz. dam continent, denique ita possunt & ex Apostolicis scriptis, & ex historia Ecclesialtica refelli,

A

fine

cle-

œ-

erit

ım,

auoniă

VI-

odi

t ab

s ilda-

icas nde

ctiá

pla

de-

fu-

rit,

rz-

Il-

s,vt

fta-

Ro-

no-

au-

mis

A-

tica

elli,

refelli, vt nulla iusta ratione desendi posse mi hi quidem videantur: sicut aliquado fortasse plenius propria de his rebus tractatione demonstrabo. Posset igitur vno verbo res tota trassis, si exciperem non satis idoneos testes abaduersariis proferri. Sed ne quis à nobis quasitum subtersugium arbitretur, agè sigillatimetiam respondeamus.

Canone 17. prohibentur numero Sacerdo- Ad. Cano. tum,idest, coru qui publico in Ecclesia mu- 17. nere facro funguntur, adferibi qui post Bapulmum duplici coniugio fuerint impliciti. Rede hoc quidem, & ex Apostoli sententia, idest, expresso Dei verbo. Nego enim de aliis quam veris & propriis sic appellatis bimaritis intelligi, de iis nimirum qui, vt tunc tempora ferebant, plures fimul vxores haberent, sue vna temerè repudiata, aliam ea superstite ducebant. Id autem ita esse (quanuis alia postea expositio obtinuerit) vel illud ostendit quod de pellice subiicitur:nimirum ne quis quod de duplici coiugio dictu erat, eluderet, fife pellicem duntaxat diceret fux legitimæ coniugi adiuxisse. Nec enim manhan propriè quamuis concubinam declarat, sed eam demum quæ iustæ vxori fit adiuncta.

In altero Canone dico pro n' encechnustro, Ad Can. legendum esse un encechnustro; idque non tan- Apost. 18. tùm illius Clementis (quicunque tandem sit) auctoritate, verùm essam ipsius Gratiani te- si quis vi stimonio euinco, ita videlicet vt significetur duain, hoc interdicto non quasuis viduas intelligi,

n. iiij.

3

li

ta

m

de

iu

m

tra

co

ita

ni

fœ

tiù

cn

ne

pu

qu

qu

fed eas demum quæ misso à marito repudio viduæ haberentur. Sic enim Aristophanes Græcus grammaticus χήρας definit, non modò quæ mariti morte vxores esse desissent, verùm etiam τὰς μετά γάμε διάλυσιν μηδενί συ-

Tim.5.5, voinco das: quò fortassis alluste Apostolus quum tas ev tos xopas es acuroque des describeret. Est autem hoc interdictum expresse quoque & ab ipso Christo & ab Apostolis traditæ doctrinæ prorsus consentaneum, quum diserte dicat Dominus, eum esse adulterij auctorem qui ab alio (excepta videlicet adulterij causa) repudiatam ducat, quæ corruptela passim tuc regnabat: & precipiat ex Domini Spiritu Apostolus, vt iste desertrices aut viris reconcilientur, aut innupte permaneant. Nó igno-

Leuit.21.7 ro tamen apud Mosen viduæ nomen virgini opponi, & à repudiata maniseste distingui. Sed quid si probabile est, istius Canonis auctores sine ex Apostolicarum Ecclesiarum more, sine ex suo sensu illum scripferint, hic quoque Moss legé ita vt oportuit relaxasse, sicut & alibi in iis dem Canonibus rite sactu

Canon. Apott.21. & 76. ficut & alibi in iisdem Canonibus rite sactu est? Alioqui, si ista exigere ad Apostolicorum scriptorum regulam non licet, sequamur sanè illud Apostolicum mandatum. Si quis vobis euangelizauerit præter id quod accepistis, anathema esto.

Ad Cano. Clem. priorem.

In illo verò priore Clemetis Canone, qui est illius vtriusque veluti commentarius, illa tanquam Apostolica recipimus, quòd mono gami soli admittatur, siue prius mortue, siue adhuc

adhuc superstites fuerint vxores, quod' Romani Papæ siue Antichristi postea vt impiu damnarunt, adeo vt ad damnandum hunc Clementem, qui se successifie quoties libet gloriantur, non aliis quam ipfismet iudicibus egeamus. Item, quòd maritis ordinatis alteras nuptias interdicit, quum nulli Christiano,nedum Ecclesiastico munere fungeti cuipiam, fas fit plures fimul vxores habere : & illud quoque probo, quod turpium mulierum coniugio implicitos à facris functionibus prohibet, ne videlicet earum dedecus in ministeriu ipsum redundet. Idem de repudia is mulieribus statuo, quia si temere, id est, 2liam ob causam quam ob adulteriu repudiatalint, reconciliationi studeant, vel innuptæ maneant oportet ex Apostoli doctrina : qua dere tame plenius alibi disferemus. Sin vero iure sunt repudiatæ, recte cautum est ne eiuf modi turpitudo facri ministerij dignitati detrahat. Omestedos verò nomé video dupliciter accipi posse ex Græcæ linguæ vsu: nempe vt co nomine vel concubină intelligamus, quæ ita honestiore vocabulo quasi σύνοικος vocatur (vt etia à Latinis contubernij & consuetudinis nomen vsurpatur) vel seruilis coditionis fæminam. Illi verò interpretationi cur potius quam huic assentiar, duo faciunt. Primu enim lex Mosis, cuius fit in extremo Canone mentio, præter viduam, meretricem & repudiaram, adiicit etiam חללח,id eft profanam, que videlicet non sie publicum scortum, neque tamen legitime coniuncta, siue vt iusta

198

materfamilias, siue vt פלגש, (qua propriè La. tini cocubina vocarunt) lac proinde profana: cuiusmodi sunt quas hodie Romanus clerus folutas amicas vocat. Deinde nin ita interpre teris, non video qui possimus hunc Canoné vt Apostolicum, in hac quidem parte admit. tere, nisi eam intelligas quæ absque domini consensu nupserit. Nam alioqui quum Onefimum, non modò seruum, sed etiam fugitipum, non minus honorifico nomine quam Timotheum ipfum dignetur, filium illum & fratrem appellans, adeóque cu Tychico coniungens: vix mihi probabile est illum, quòd olim feruus fuiffet, excellentibus alioqui donis præditum, ministerio indignii fuisse pronuntiaturum, nedum ve id in eo statueret qui iple ingenuus ancillam aut libertinam duxl fet:quod discrimen potius iuris Ciuilis Romani fuerit quam Ecclesiastici ac verè Chri stiani. Iam verò quòd cœlibes ad maiorailla munera vocatos non finit matrimoniú contrahere, quo modo explicandum sit suprado cuimus, nempe non vi ciulmodi nuptia tanquam illicitæ pronuntientur, neque etiam vt aliqua in illis pollutio inesse significetur, quod postea nonnulli non reste senseruised quod colibes ministri, partim vt huius vitz negotiis minus occupati, sicut Apostolus do cet, partim vt Ecclesiam minore sumptu grauantes, maritis anteponeretur. Quod autem legem Mosis citat quasi adhuc illa teneamur, aut sic intelligendum est ve paulò antè diximus, aut vt Iudaicum fermentum porius repudian-

CO

nu

qu

qu

pe

ta

pudiandum, nedum vt tanquam Apostoli-

cum recipiatur.

1.

a:

US.

re

né

1

ai

ci-

m

&

d

11

1

ri

0

71

r,

d

x

0

n

Supereit aliud Caput ex codem libro à no Ad Clem. bis descriptum, cuius prior pars de viduis iu- Reriorem nioribus non allegendis, non potest non vt Apostolica probari, quum ex Apostolo sit minifeste desumpta. Sed ne illud quide improbo, quò d repetitu connubiu non fine pol licitationis (id eft eray salas, non autem sugus, ideft voti ) violatione contractum, apalua inperes 2 2 2 ground, id eft rem indecoram & il legitimam, appellat: quatenus videlicet violabatur fides fiue promissio illa qua sese non ad celibatum, sed ad Ecclesiæ ministerium con stanter obeundum adstringebant. Id auté ita elle verba ipfa oftendut: Non,inquit, PRO-PIER CONIVNCTIONEM IPSAM, SED PROPTER FALSITATEM, id eft, non quia nupserint, sed quia nubendo transgrediuntur quod pollicitæ fuerant, se videlicet Ecclefix ministraturas. Nec enim temere est quòd quæuis viduæ no recipiebantur, sed eæ demum quas esset probabile in ministerio perseueraturas, ac proinde continentie dono præditas. Esset autem proculdubio ipsa matrimonij coniunctio damnanda, est (vt pottea perperam de his rebus iudicatum est ab hominibus falsa voti opinione fascinatis) coniugium ipsum necessario dirimendum, "quod tunc iustum votum seruanda viduitatis extitisser. Quid si verò quispiam excipiat tacire saltem exactam fuisse tuende viduitatis fidem, quum id promitteretur quod

tici

cui

eft,

Er

erg

ft

alic

cul

no

noi

tin

vt I

ten

los

que

pro

mo

ritt

vt ]

!ere

fim

pro

non nisi seruata viduitate præstari posset?Fateborquidem ego ita esse, quanuis inter id quod tacitè fine ex consequenti duntaxat, & quod expresse directéque promittitur, magnum sit discrimen:ideoque Apostolum dico vi istis vanis plerunque pollicitationibus (ficut res ipla postea probauit ) occasio pracideretur, recte cauisse ne vidux sexagenariis minores in facrarum viduarum album referrentur. Earum autem quod munus fuerit, ex iis liquet quæ de Dorcade in Actis Apostolicis referuntur:ve eos qui ista nobis núc obtrudunt, quasi sint ipsi veteris discipline vindices, siquid frontis habent, sanc in his saltem erubescere oporteat. Sed ad rem redeo. Ista quide in hoc Canone vt Apostolica non modò non improbamus, sed etiam ab aduerfariis, (si quidem restituta volunt) Viduarum collegia, in primis exigimus. Verum que lubiiciuntur quis sanæ,id est, Apostolicæ sidei homo non damnarit? Trigamia, inquit, eft incontinentie signum. Esto. nam primæ etianuptiæ hoc plerunque arguunt, quum tuc ætas maxime vigeat, & propter scortatione quoque oporteat vnamquamque suum maritum habere. Abstincre verò se à conjugio no posfe(id enim est, opinor, hoc loco incontinentia) vitiu per se non est, excepta atagia, quum naturalis sit illa appetitio, & continentia sit peculiare Dei donum : sed quum continere non possis, turpia facere, id demum vitiosum est, quod in eas no cadit quæ quoniam continere non possint, nubere malunt quam vei, quo-

Act.9.

tiescunque id faciat. Quod autem subiicitur, cuiusmodi tandem est? Quod vltra trigamiam eff,inquit,manifesta est scortatio, & certa lascinia. Ergo quæ quarto nupferit, scortatrix fuerit? ergo quartum coniugium dirimedam? Quid fique in etatis flore tertium conjugem amilerit, nec continentiæ donum habeat? Iflorum certe, vt paucis absoluam, non est audor ille Spiritus qui per Apostolum nihil ule definiit, sed ille ipse Montani paracletus, quinon Tertullianum modò, verum etiam alios deinceps plurimos misere fefellit:acin. tercateros Bafilium quoque hac eadem inculcantem, si modò (quod mihi probabile non est) cos Canonas edidit qui ipsius nomine quafi ad Amphilochium scripti circunferuntur, & ab aliis quoque (Grecis etiam) hoc nomine citantur. Quid plura? hunc ipsum Conc. Flo. . Canonem non ita pridem concilium Floren definitio tinum sub Eugenio quarto plane aboleuit, tome. vt Espensæus ipse observat. Controuerlie au- Concil. tem illæ hac de re postea inter hypocritas il- Nomocalos Constantinopolitanos Patriarchas & ali-nonis tit. quot Imperatores excitatæ, Cæsaribus ipsis, Baliamo. prout ferebat eorum leuitas, modò in hanc, modò in illam partem nutantibus, à quo spititu ista profecta fint, satis supérque probat, vt longiore refutatione non fit opus. Quod enim ex Dei verbo profert ifte Clemens, valere non potest nisi aduersus cos qui plures simul vxores habent : vt suo loco aduersus Tertullianum hoc ipfo argumento vtentem probauimus. Nam alioqui certè sentiendum

erit ne morte quidem dissolui coniugij vinculum, si plures vxores habere, ac proinde in ordinationem Dei peccare existimabimus, qui mortua vna aliam ducit. Sed quid fi hoc etiam isti cuicunque Clementi daremus?certè consequeretur, digamos etiam ipsos aduersus legé Dei facere. Qua fronte igitur digamos tolerat, trigamos verò danat, tetragamos denique in album scortatorum refert? Ne,inquit, in diaboli indicium & laqueos multos, & amentes cupiditates incidant. Egregia fanè ratio, tolerare legis divinæ transgressionem, vt diaboli laqueum effugias. Imo quu etiam tertio, no minus quam secundo mortuo marito, vti possit qui continentia donum non habet, quis est iste Apostolorum scilicet difcipulus, qui remedium aduerfus incontinentiam disertis Apostoli verbis expressum, miferis conscientiis ausit adimere? Itaque loge rectius Hieronymus ipse, alioqui prossus quum libuit Montanizans, ne octogamos quidem damnare se testatur:minime certeit scripturus fi pro scortatoribo habaisset. Quid si igitur ista dicamus no de quibusuis viduis, fed de iis tantum accipienda quæ facro ministerio fungebantur? Atque ne ita quidem possit ifte scriptor excusari, quum ne secundus quidem maritus istis, salua manente iplarum pollicitatione, cocedi potucrit. Sed vnde sit error iste exortus non ita difficile elt coniicere. Quum enim initiò gétibus fensim ad Christum transeuntibus, multiin Oriete, ac præsertim inter Iudæos ipsos, polygami deprein-

in

us,

OC

cr-

id-

di-

34-

rt?

ul-

nè

m,

am

114-

on

lif-

en-

mi-

ge

fus

105

ita

uid

iis,

ni-

em

in-

12-

n-

cft

im

te, mi

deprehenderetur, quod si quis coegisset vxo res omnes præter primam abiicere, multis fuisset pessime consultum, quòd ea corruptela ita eiset inucterata, vt vitio non ducerctur: ideirco paulatim hac in re progrediendum fuit.Iraque à Paulo fuit illud in primis cautu, er omnis ordo Ecclesiasticus ista labe careret. Qui enim potuissent polygamiam in aliis damnare, qui suo exemplo illam cofirmassent? Ad reliquos auté quod attinet, digami post Baptisma, id est, qui vnica superstite vxore non contenti aliam superinduceret, primum à benedictione, id est, publica consecratione excludebantur, adeò quidem ve presbyteris interesse istiusmodi nuptiaru conviviis nefas effet. Deinde inbebantur errorem ab Ecclefia deprecari, & certo temporis spatio à com munione arcebantur. Postremò suit hic modus constitutus huic lasciuiæ, vt cum tertia vxore vix,ac ne vix quidem, quifquam admit teretur in Ecclesiam:quadrinubus autem pro manifesto scorratore haberetur, ac proinde quarta abiicere prorfus teneretur. Hinc illa quæ & hic Clemens, & Basilius (vt & veteres Canones alij multi)quu de veris digamis, id eft, iis qui plures xt Tautor vxores habet, rectè scripta sint, ad alios digamos nulla in re peccances (ad cos videlicet qui plures successiuè ducut in Domino) perpera transtulerunt. Vt aute ita sentia no res ipsa modò penè clamas me impellit, sed & rationes manifest x, & eorudem etiam Veterum authoritas. Inconti-

nentiam enim, vt paulò antè dixi, id est, quòd aliquis non habens continentiæ donu, amif. fa vxore pergat vti matrimonij remedio, fiue secundo, siue vlterius repetiti, quis vnqui fani iudicij homo vitio duxu? Quis verò in infaniisse Patres, imò ipsos Apot olos, si huic Clementi credimus, existimarit, vt pro eo quod .ubet in Domino fieri Apostolus, panitentiæ mulctam cuiquam irrogarint? Reclius igitur ifta multò tum Epiphanius tum

Epiphan. ros.

Hieronymus quam alia multa. Sic enimille in Catha- contra Catharos, quauis in co, vt ante diximus, aberras quod quæ in genere dixir Apostolus, ad solos quos vocant laicos restringit. Kai o ply mar eo znaws, er ewano wei Coving Tipin of สลังเท อันนาทงเล (อนให้อเร อัทบสลอุนย. ชาท อิธิ แท้ อิงทา Devla τη μια αρκεσθωαι Γελευλησάση, η ένεκεν της megodoews, wopveias, n uoixeias, n nanns dir ias xupuus seroulus, συναφθένλα δευτέρα Suraixi, n Suraina θευτέρω ανθρί, κα αιδιάται ο θείος λόδος, κθέ Δπο τκ ENNANTIUS Ny Tis Coins Stonn putles, and Suapasalh Sia To as Deves ouz iva dua Suvairas Son To auto szi έτι περιούσης της μιας, άλλ δπο μιας δποσχεθείς δεν. τέρα ει τύχοι εννόμω συναφθείς, ελεει τέγον ο αδιος λό-Jos, ny nalla Jeoù ennanoia, manisa el Tul zaver o Tolouτος τα άλλα ευλαβής, κη κτ νομον θεού σολ θευ μένος. Id est, Et is guidem qui vnam habuit, magis lan datur & honoratur à toto Ecclesia cœtu. Eumve roqui una que defuncta fuerit contentus esse non potuerit, quive separatione vel scortationis, vel adultery, vel alicuius mali criminis occasione facta, cum secunda vxore consunctus fueris sine muherem alteri viro adiunctam, non accusat diuinut fermo.

m

le

1-

0-

it.

ita-

ais

p16-

1171

TK

aZH

5Xi

JEV.

: 20-

0100-

1405.

Lau

m ve

non el a-

acta,

ulie-

ermo.

sermo, neque ab Ecclesia & vita exclusum denuntiat, sed tolerat ob infirmitatem: non vt duas simul babeat vxores, sed si ab una seinnetus secunda legitima coniunctus deprehendatur, eius mifereatur fermo dininus, & fancta Dei Ecclefia, prafertim fi einsmodi quispiam fuerit alioqui piu, & secudum Dei legem se gefferit. Hæcigitur Epiphanius, vt quidem habetur in emendatioribus codicibus: ex quibus etsi apparet iam tum declinatum fuisse ab Apostolica sententia de ma, trimonij etiam repetiti puritate, tamen illud liquet, non fuiffe indictam fuccessiue renubentibus pænitentiam, ac proinde Canonas illos aduerfus digamiam, de its effe accipiendos qui plures xt ταυτον vxores haberet, quibus opponuntur quos Apostolus vnius vxoris viros appellat. Sed & Hieronymus ad O- Hietony. ceanum, sedatiore animo hac de re scribens, Oceano, longius progreditur, vt qui aperte dicat, Apostoli de Episcopis verba de digamia propriè sic appellata intelligi. Ex ludais, inquit, erat Apostolus: prima Christi Ecclesia de Hrael reliquis congregabatur.sciebat lege concessum, & exemplo Patriarcharum ac Mosis familiari, populo in multis v xoribus liberos spargere, cuius etia luentia sacerdotibus patebat arbitrium. Pracepis ergo(ne eandem licentiam sibi Ecclesia vindicent sacerdores)ne bina pariter & trina sortiantur coningia, sed ut singulas uno tempore uxores habeant Hac igitur Hieronymus, omnium maxime idoneus in hoc argumento aduersus semetiplum testis. Placet autem tertium illis duobus adiungere Bernardum, recetiorem qui-

o. j.

dem scriptorem. & quidem infeliciffimo fe-

In Cant.

culo natum, sed quem ob synceritatem & lumen spiritus adeò corrupta etate prorsus admirabile, non dubitem quidem ego multis tum Græcæ tum Latinæ Ecclesiæ doctoribus in multis anteponere. Sic igitur ille de repetitis matrimoniis, Paulus est, inquit, qui concedit vidue vt cui vult nubat : o tu contra pracipis, nulla prater virginem nubat, & hoc non nisi virgini, vt non cui vult, nubat & ipsa. Quid manum Dei abbreuias? Quid larg am benedictionem nuptiarum restringis? quid proprium vindicas virgini, quod indultum est sexus? Non concederet boc Paulus nisi liceret. At parum dico, concedit. Vult quoque. V olo, inquit, adolescentiore nubere, nec dubium quin viduas dicat. Quid manifestius est? Ergo quod concedit quia licet, etian vult quia expedit. Quod licet & expedit, barencus prohibet: nihil bac prohibitione per suadebil, misi quod haretiem est. Hæcille, & quidem vere continens, vt arbitror. Sed aduersarij nimirum excipient, dici ista aduersus Tatiano. rum fiue Catharorum reliquias, se verò minime damnare nuptias quatumuis repetitas, sed duntaxat propter incontinentiam arcere digamos à Clero, non ab Ecclesia. Aliquietia fortasse postulabut, vt quum Bernardum citem,adhæream igitur ipfi in eadem illa cocione, Purgatorium & preces pro defunctis tuenti. At ego respondeo, no hæc à me proferri, vt vel damnadi, vel probandi matrimonij argumenta istis basibus fulciam, vel per omnia his Patribus adhæream, quos ad Verbi di-

70

71

nı

S

15

78

1-

-

11-

4

di

ri-

nil,

eni-

0 -

ni-

25,

ere ie-

um cő-

ais

rono-

per ler-

di-

bi divi ni normam exigere no bis certum eft, vt & iple Augustinus Pelagianis respondit: fed vt istorum falsitatem (uisipsorum testibus coarguam. Nam certe si vera funt trium faltem istorum testimonia, falsum scripsit iste Clemens, trigamiam vocans incontinentiam,& quod vltra trigamiam eft, manifefta scortationem : neque recte ob successive repetitas nuptias tanquam ob crimen exclusus est quisquam à clericatu. His autem explicatis facile fuerit Veteres de digamis legatos Canonas intelligere, quos etiam placuit figil latim ad Verbi diuini normam exigere.

Ex Synodo Neocæfariana.

Cano huius Synodi tertius fic habet, Mapy Can. New The masisois launis were referror, o plu xpor o capis 31. quelti o wpioulio, is avaspopia, i wisis auth out sure De his tov zowov.id est, De iis qui in plurimas nuprias inciderunt, manifestum est tempus definitum. Conner fatso autem ac fides sp forum, tempus illud con-

Et Eiusdem 7. Πρεσθύτερον εις γάμες διδαμονύ- Can nee-Town is ido Sai. हमा पहर avoiav diterlos पर disdus, cafai. τις ές αι ο πρεσθύτερο ο δια τ ές ισσεως συ καλιθέide Tois Sauois; Id est, Presbyter in digamorum nuptiis cibum ne capite. Quum enim requirat pænitentiam digamus, quis presbiter illas nuptias conuiny gratia comprobarit?

Hunc autem vtrunque Canone de iis qui Explicatio post Baptismum vxore adhuc superstite, fine 7. Neocx. cum qua adhuc permaneant, fine quam defer lar. uerint, aut aliam ob caufam quam ob adulte rium repudiarint, alteră superinducebant, in-

0. 1].

dic.I.

Can, I.

telligi oportere dicimus: cuius exemplu vide re est apud Hieronymum in Fabiolæ epitaphio. Nam alioqui si ad eos digamos trahan tur(vt postea factum est) qui mortua quotacunque vxore aliam ducunt in Domino, vtrunque dicimus, vt Apostolice doctrina repugnantem, plane repudiandum: & hinc ortam illa manifestam corruptela no rectè defensam ab Ambrosio, qua factu est ve huiusmodi digamiæ in Ecclefia no benediceretur.

Ex Laodicena Synodo.

Canon primus, Tispi To & Seiv XTI TOV SERNA NOTAGE κ ν κανόνα 7 ες ελευθέρως κ, νομέμως συναρθέν ας δευτέpois Sauois, un hasposaular moinravoas, chisou zono mapen dovos in oxonavavo av Tais mesoruxais in vissi-מוניאנא עלד פוסדום ובל פסלו לפחצ עלעשער דע אום ובנים וב woirauly. Id eft, Oportere ex Ecclesiastico Camne, si qui libere & legitime secundis nuptiis coim Ets fuerint, neque clandestinum matrimonium inierint, exiguo tempore elapso, postquam preciou & sein is vacarint, communionem ip fis ex equi-

no

gi

ini

fe d

ma

exp

mu

FalsaEspe tate concedi definimus. fai interpretatio

Hunc autem Canone, vt septimu Neoczfariensem, quum vterque ad veros digamos syn. Lxo- de quibus diximus (ad cos videlicet qui plures x Tauliv vxores haberent) manifeste referatur, Espeusæus alioqui diligens collector, ad posterius digamorum genus præpostero plane iudicio detorfit. Vult enim additueffe νομίμως, id est legitime, vt digami priores ab Ec cletia aperte danati, ab istis distinguatur quo rum nuptiæ fecundæ simpliciter no danaren tur, Deinde Aaspelauiar putat fignificare folennis benedictionis priuatione: vt fit illius

n

-

-1

.

1-

r.

-

OU

.

-HT.

n-

144

11.

Z-

05

lu-

fe-

or,

019

ffe

Ec

uo

ren

10-

ius

Canoris hæc fentetia: lis quoque qui fecundis nuptiis quantumuis legitime, id est mortua priore vxore, iungantur, fi tamen vfurparunt Ecclefiasticam benedictionem (quæ illis nimirum effet interdicta ) pænitentiam aliquam modicam iniungi. Sed fi ita effet, co. Ratio 1. sequeretur iussos istos fuisse xadposausir, vt qui Sia To Na Posaciav un moinoas mulcarentur, id eft, quod Ecclesiastica benedictione essent abus. Ego verò vbiq; inuenio λαθρο σμίαν ita dănari(quod etiă ipfa vocis notatio declarat) vt prorfus hallucinari mihi quide videatur, qui reprehensum, nedu mulctatu, quenquam puter, quod Ecclesie benedictione petita, po tius clandestinu matrimonium no inierit. Et quo iure, obsecro, qui in Domino nubunt fiue primò fiue fecudò, clam id facere, id elt, non coscia Ecclesia, & absque presbyteri benedictione, inbeantur?an ne videatur Ecclesia huiusmodi nuptias approbare? imò Ecclesia Apostolica non est habenda, iis coiugiisbenedicere reculans, quæ testatur (imò etiam vult) Apostolus fieri, sicut ante ex Bernirdo ostendimus, modò fiant in Domino. An vt vitetur offendiculum?atqui no prebet offendiculum qui à verbo Dei no discedens, sue primò, siue secudò, vel viterius coniugiu init. Deinde quis non videt loge maximu efse offendiculă, quempia cernere in Ecclesia maritu, cuius coiugij testis non fuerit Ecclefia? Inepta est igitur ista horum Canonum explicatio, vt qui de veris post Baptismumdigamis semper In ecclesia damnatis 0. 11].

intelligintur. Quum auté ab eis ponitétia, & quidem seuera flagitaretur, additur quz. dam in hac Laodicena Synodo istius seueritatis moderatio erga eos qui alteram quide vxorem, sed tamen libere & legitime, 'id est palam & rite, neque clanculum, ve facerei folent qui male sibi sunt coscij, matrimonium istud iniifent.

Ad Can. 26. fexta

Iubet Canon 26. fextæ Synodi, circiter an-Synodiat. num Domini 682, corruptissimis iam Eccle-Diftin. De fiis, habitæ, presbyterum per ignorantiam illicitis nuptiis implicitum, Domino deflere,& nefarium eiusmodi coniugiu dissolui, quem locum Gratianus de secudis nuptiis exponit. Fateor verò hanc esse Gratiani expositione, sed longe ineptissimam. Qui enim possit aliquis ignorare primas an secundas nuptias ce lebret.Rectè igitur Balsamon non secundas, sed incestuosas siue cum cognata initis interpretatur: & male Gratian' illud xar alvoid omifit.

Ad eiusde Synodi Ca nonem 6.

Eiusdem Synodi Canon sextus sacerdotes duobus matrimoniis implicitos, itémque viduarum maritos adeò grauiter punit, vt eorum quoque coniugia tanquam nefaria diffoluat, renouatis etiam Apostolicis Canonibus à nobis suprà expositis. At nos, non quid illi Synodo (cuius etia multi Canones prorsus impuri legutur) simpliciter placuerit, sed quid ex verbo Dei decreuerit, querim'. Quznam verò ex verbo Dei testimonia istis plane tyrannicis legibus prætexantur, suo loco expendi mus.

Et hi

ra

ne

2-

1-

dE

ft

m

1-

1-

&

m

ē,

1-

5,

di

i-

d

-1

d

2-

1-

0

11

Et hi quidem funt veteres Canones in ve- Refutatio auctoritaros digamos, víque ad Syritij & Innocentij, tum & rapontificum sanè in hac re impurissimorum, tiona pro tempora fanciti: quos tamen Canonas nullo interdiiure primum aduerfus pluriu fuccessiue vxo- ao. rum, deinde in viduarum etiam maritos iam pridem & Latini & Græci torferunt. Placet tamen eorum etiam nonnullas rationes expendere. Primum igitur digamos tanquam Prima raopprobrium, à Clero arceri volunt, propter futura incontinentia suspicionem. Sanè ve- Refut, r. rò, quasi qui continentiæ, & quidem perpetuz, donum non habet, saerorum administra tione fit indignus : aut quasi maritum & in- 2 continentem effe idem declarent. Quam fit 3 porrò certum continentis futuræ vitæ argumentu, vel nunqua, vel semel tantum, idque nonnisi virginis, maritu fuisse, discere saltem exsuorum Heliogabalorum, ac presertim (ne vetera illa repetam) ex Alexandri fexti, Leonis decimi, Pauli tertij, Iulij itide tertij, Pontificum scilicet sancti Spiritus via & iuxta findos Canonas electorum, inauditis spurcitiis, Catholicos nostros certe nunc tandem oportuit.

Proferunt alij excellentem sacerdotij di-Secunda.
gnitatem, cur clericis quod laicis non liceat,
quasi scilicet inquinatæ sint in sese nuptie, ac
non potiùs credendum sit Apostolo, hono-

ratas illas in omnibus pronuntianti.

Origenes omnibus post Apostolicu Co-Tertia. ciliis anterior, scribit non solum fornicatio-Origen in nem, sed etiam nuptias ab Ecclesiasticis di-Luc Hom.

o. iiij.

Refutat.

gnitatibus repellere, nempe fecundas, eafque post viduitatem repetitas, vt locus iple offe. dit. Ego verò id cocedo scribere Origenem, qui alia etiam ineptiora eodem loco subiicit. Cocedo & illud,ia tum non defuisse qui hec & alia eiusmodi in Ecclesia inueherent. De digamis tamen illis Canonas à nobis citatos propterea intelligi debere nego: & alioqui Origenem hîc penitus reiiciedum, vt doctrinæ Apostolicæ repugnantem dico.

Leo primus qui in annum Domini circiter 444.incidit, vir doctus, sed valde ambitiofus pontifex, quadam ad Africanos Epif-Leo Epist. copos epistola scribit, Illam Pauli praceptime de Episcopo unius uxoris viro, adeo sancta SEM-PER habitam fuisse, vt etiam de muliere sacerdstis eligendi eadem intelligeretur seruanda contitio : ne force illa, prius quam in eius mairimonim veniret qui aliam non habuisset vxorem, alteriu viri effet experta coningium. Sed causa nulla eft

ft

q

m

ni

COI

Di

flic

de

dil

de

fc !

Refut.I.

in co quod alia epistola prescribere ausus est Episcopis contra Dei verbum & totius purioris Ecclesia morem: OPORTERE videlicetipsos non dimittere quidem vxores, sed quasi non habeant sic habere, quo salua sit charitas con-2 sugiorum, & cessent opera nuptiarum. Quomodo verò locusille Pauli sit explicandus suo loco abunde est expositum.

cur in hoc magis Leoni affentiamur, quam

Quinta. Innoc.I.epift. 2 c.6.

Innocentius primus, vt successiue, etiam ante Baptismum, factos digamos à sacerdotio excludat, quasi videlicet de his in Canonibus Apostolicis, quos vocant, fuerit con ftitutem,

cit.

hec

De

tos

qui

tri-

rci-

bi-

oif-

one

M-

do-

ndi-

IAM

75116

eft

àm

cft

pu-

els-

uafi

-170 obo

000

am

do-

no-

on

- UI

flitutum, hoc causatur, quòd etiam post Baptilmum, maneat vxorum numerus. Id verò Refutat. I. primum omnium falfum, deinde etia fi veru esset, ineptum esse dico. Quum enim, vel ipso 2 teste Apostolo, morte foluatur matrimoniu, tam est vnius vxoris vir qui defonctis aliis veloctauam, quam qui primam habet : quoniamortuas vxores tanquam vxores nominare, no alius quam Montani paracletus docuit. Deinde etia si ita esse daremus, vnde iste didicit istiusmodi numerų impedire quominus sitaliquis sacræ functioni idoneus? Imò fideligatur qui vel octogamus successive fue rit, sit autem cœlebs, nonne, si Apostolo credimus, hic magis fuerit ad vnice & fine distractione curada que Domini sunt idoneus, quam qui vel primam adhuc teneat? Postre- 4 mò quæ hæc religio est, vxores numerare tãquam impedimenta, scorta verò non item? Nam hoc quoque sanctissimos istos Catholicos facere nihil pudet.

Augustinus hoc etiam æstu, per Ambro- De bono hum fortassis abreptus, no valde dissimilem Conjugarationem affert, quam alij postea in sua per- Ambread niciem arripuerunt: Quoniam inquit, qui ex Vercell. cessit singularem vxorum numerum, no peccatum Epist. 82. commissie, sed sacramenti normam amisit, non ad vitabona meritum, sed ad ordinationis Ecclesiafica signaculum necessariam. Hec ille:in eo quidem ve in plurimis aliis, ab Hicronymo rectè dissentiens, quod nullum ne in repetitis quidem nuptiis peccatum agnoscit, quod & iple Hieronymus alibi, à scipso dissentiens, fa-

e debitu. Extra De

teri cogitur. Sed ista qua affert sacrametinor ma vnde tade desumpta est? Quia, inquit Indigamis. nocentius tertius , nec illa vnius unica , nec ille

2 vnus vnius. Imò verò (quum vxor effe defient cuius maritus mortuus est, & nemo vicissim mortuæ fit vxoris maritus)& illa vnius etiam (fi voles) centesimi vnica, & ille vnius quaus 3 centesimæ vnus est. Quinetia si spiritualecoiugium ex Apostoli sentétia potius quamer istis vanissimis commentis æstimemus, in repetitis potius quam in primis nuptiis haca.

nalogia inuenietur, quandoquidem Christus nonnisi vt secundus maritus, mortuo priori

marito(peccato videlicet) succedit.

Septima. Epiphan. in Catha-TOS. Refutat.

Itaque vana etia est illa ratio ab Epiphanio allata, (quod eius pace dixerim:) Non suscipere sanctam Dei pradicatione post Christi adueni, eos qui mortua vxore, secundis nuptiis iunclism, propter excelletem sacerdocy ordine ac dignitali. Nam fi crimen non eft, vt ipfimet vel inuiti fatentur, vxorem ducere, quo iure facerdoti dignitati detrahere dicetur, quod absolutel simpliciter pronuntiat per os Apostoli Spiri tus sanctus, honoratum esse in omnibus?

Octaua. fic.lib.t. cap.vlt.

At enim, inquit Ambrofius, quomodo poterit Ambr of hortator effe viduitatis qui coingia frequetaneru? Quasi verò virginitaté aut viduitaté laudare Refutat.1 no possit etia qui cotinetiæ donu no habes, honest u matrimoni fiue vnu, fiue successiuè plura, in Domino inierit. Quid si etia dica, quomodo ad nuptias hortabitur, qui maritus effe detrectat? Hoc nimiru Ambrosio & om nibus illis falfa,ista opinione imbutis, q continentia

ift

tinentia fit quædam omniu virtutum epitome, nó modò absurdum, sed etiam ineptum videretur, quonia nullos arbitrati funt istiuf modi exhortatione indigere. Sed aliter se ré habere, vt experientiam ipsam omittam, vel iple Apostolus suo exemplo commostrauit, qui de viris loquens, expressius etiam dixit, Propter scortationem unusquisque uxorem suam habeat: quam, Velim omnes effe vt meipfum. & de viduis agens, Volo, inquit, iuniores viduas nu bere. Certe quanto satius fuerit omnibus seculis, ad castum matrimonium quam ad inanem cœlibatus sanctimoniam homines hortari, qui nunc saltem non videt, sanè nihil videt, quum Dominus iple contentus fuerit di xille, Qui potest capere capiat. Denique vbi nul la culpa est, cur pœna statuitur? Coniugium enim & facerdotium fimul stare non poste, non Christus, sed Satan docuit.

Idem eodem loca, In secundo coniugio, In-Nona. quit, no culpa sed lex est. Hoc illud est verò (ma Refutat. gne vir Ambrosi, cuius virtutu vestigia vtina vel peul persequi multi possut) quod te eous que fesellit, vt super bonu fundametu, hac pa lea extruxeris, qua nunc apparens dies Domi niconsumit. vbi enim hanc legem inuenies?

Sed & illud eiusdem quis excusare possit? Decima Quidinter populum & sacerdotem, inquit interesset, si is dem adstringeretur legibus? Quasi verò nulla sint alia leges inter sacerdote & popu-Resutat. I lum discrimen certum constituentes, quà m ista qua sanctimonia pratextu sacerdotu or dine no sanè, yt res ipsa in calu vsque clamat,

it Inec de
fierit
issim

uauis le coim er

in re-

ristus priori

hanio scipeventu, ti sint,

inuiti

dotij utè& Spiri

poterit merii?

udare abés, cessi-

dică, aritus

& om con-

fupra populum extulerunt, sed infra Sodo. 2 mam & Gomorrham peffundederunt. Qual sit ista in Clero, paucissimis exceptis, imaginaria cœlibatus sanctimonia, illud ipsu quod Logici specificam differentiam appellant, 3 Quasi denique, si hoc ita esset, no colequere tur & sacerdotem cœlibe, iis falte ex populo qui & ipsi continentie donum haberet,exz. quari: & vnius etiam vxoris viru iis ex populo inferiorem esse qui virgines manserin.l-

Vndeci ma.

Henricus in Gauda uense & quien fe quuntur. Lefut.I.

Baptismus, inquiunt Scholastici paulo faniores, & culpam & pænam delet,ergo & ine. gularitatem. Respondent alij, digamiam non effe aut culpam, aut culpæ pæna. Atquirdpondedum potius erat, nec digamia effectpam, nec irregularitatem effe culpæ pænm. 2 Quaro autem, Si digamia culpa no ett, vtipli quum libet fatentur, cuiufmodi hæc eccleta est, quæ non peccantes, vel potius ideo nuptias repetentes, ne peccent, eo ipfo flatuitirregularitate incurrere? Denique si ponanon meretur digamia, quonia vbi nulla culpa elt, nullus pænæ locus relinquitur, quo pudore audet Canonas veteres de digamorum pænitéria loquentes, vel ad fuccessivas nuptias torquere, vel, si eò spectant, tanqua à Spiritu sancto dictatos defendere? Nã certe nunqui docuit Spiritus sanctus innocentes mulcare. Autigitur isti secu manifeste confligunt vt infani folec:aut fuam illa digamia cenfent post Baptisma culpam este. Transeant igitut Digressio, aperte ad Montani castra. Et tamen Espenfrus

taque hec quoque doctrina, stipula est inania

auri liam bers re m Gra fanc gua vin priu inte crin alio Dig alte ruir lui dea feu pe, crit ten pi, mò flin tus

fæus

ide nib

VXC

illi

in i

iuf

fæus nuper(quanuis interdu rectius fenties) auri nomine dignatus est quod apud Tertul lianum inuenit, Digamum videlicet, ab eo haberi fine plurium simul vxorum, fine alterius priore mortua virum, ne fe forte, inquit, moderni folos Grace noffe, veteres nefcife arbitrentur. A cutum fane scomma: quafi nos Grece alteriusve linguæ cognitibné vt peculium quodda nobis vindicemus, quum vium huius vocabuli proprium ab abufu distinguimus: & coru falfas interpretationes redarguimus, qui huius difcriminis vel ignoratione, vel dissimulatione, alios fecum in perniciofos errores trahunt. Digamum autem à Tertulliano vocari etiam alterius vxoris, priore mortua, maritum, mirum non eft, quum ne morte quidem diffolui prius matrimonium somniarit. Itaque videat etiam atque etiam modernorum adeò feuerus castigator, ne hic quoque, vt alibi fæpe, pro thefauro carbones congesserit.

Homicidas, Cortatores, quoruvis denique me. criminu ante Baptismum reos (digamos autem non ité)admiserunt ætatis illius Episcopi, qua cœpit perfectio omnis Christiana,imò Angelicæ virtutis ex duobus gradibus æstimari:priore, si quis contines semper habitus fuisset, posteriore, si quis amissa prima vxore, viduitate seruasset : crasso sanè ac toti illi vetusto seculo pudendo errore, quasi hac in repositum sit regnu Dei,ac non potius in Rom 14. iultitia, pace, & gaudio per Spiritu fanctum, 17. id quod multo pluribus maritis quam virginibus cotigisse nemo possit, nisi summe im-

Duodeci-

pudens, inficiari. Qui verò sunt secuti huni errorem à maioribus acceptum, vix credibile est quantopere illu auxerint, adeò quidemn primis etia nuptiis ( cui malo frustra studue. rat Gagrensis synodus, danato Eustathio, suc currere) no modò taquam caulæ suæ servietes (sicut in Hieronymo præsertim probaujmus) sed etia ex professo, vt Syritius & Inno. cétius, maledixerint. Ita cò tandem res deuenit, vt nulli minus ad facras functiones idonei habiti fint, quam qui etia ante Baptismi mortua prima vxore alia duxissent. Istis auté fuccedentes Scholastici (genus hominű acu-Scholastitum quide, & in speciem oixouadés, sed summè curiosum, cotentiosum, & partim'lingu. rum & bonaru literaru cognitione destituti, partim ambitione, ac quouis potius affectu, quam syncero cognoscedæ ac tuedæ verititis studio omnia perscrutans) conati sunt veritaté cu mendacio, lumen cum tenebris, in hoc etia argumeto, vt in plerisque, cociliare. Itaque qui hunc nodu explicare no possent, cur ante Baptisma digamus, irregularis euadat post Baptisma, de homicida verò aliud itatuatur, confugiunt ad facram fuam ancho ra, vt decet potificu macipia, nepe ad Ecclefe

Refutat 1 beneplacitu. Egregia sanè Ecclesia: quasi sit castæ sposæ aliquid velle preter id quod vult sponsus. Oues mea, inquit sponsus, voce mean audiunt. Et Paulus de his rebus disserés : Non quod, inquit, laqueum vobis iniciam.

Obiectio. Respons.

Caufantur tamen facri Ordinis defectum: quia scilicet scortationi, adulterio, homicidio ti hunt

edibile

demn

tudue.

nio, fuc

fervie-

obaui-

Inno.

deue-

s ido-

tilmi

s auté

ū acu-

lum-

ngua.

itutu,

fedu,

rita-

it ve.

3,10

liare.

Tent,

cua-

aliud

cho

lefie

fi fit

vult

eam

Von

ım:

dio

cuivis denique sceleri potiùs cum sacro ipso rum ordine quam matrimonio, nedum digamiæ, conuenit. Et quid est, vt quam modestis fime loquar, culicem quidem colare, camelum autem deglutire, si hoc non est?

Spirituales, inquiunt alij, maxime decet fpiri- Decima tualitas, cui quum maxime repugnet cocupiscetia, tertia Duvi quia totus homo caro efficiatur, eius permanetis 4.Set. dift. signu non debet in ordinadis apparere: quod in di- 27.9.4. gamis apparet qui una cotets uxore effe noluerint.

In his verò quam multa perperam dicuntur? Primum enim aliud est naturaliter appetere quam vri.nec illud (excepta aragia, quæ in coniugio ignoscitur) repugnat spiritualitati, qualis quide à seruis Dei in hac vita positis requiritur. Deinde si secunda in Domino, ducere signu est eius permanetis incontinetiz que totú hominé efficit carné, quod tande iudiciu fiet de futura scortatoris continetia? & tamé húc isti admittut fine cotrouersia, qui videlicet ante Baptismum scortator fuerit, digamű verò víque adeò pertinaciter repudiat, vt de sui etia Potificis potestate super huius rei dispensatione, vt loquuntur, adhuc inter se decertent. Quid quod adulteros etiam in monasterium suis legibus detrudunt?nempe ad fui similium cœtus.

Poltremo duos etiam ex ipsis Scholasticis Decima coryphæis testes ab ipso Espesao productos quarta. audiamus, vt quam inanes fint rationes pro digamiæ interdicto allatæ, vel ex ipfis acerrimis eius defensoribus cognoscamus. Sic igi- Tho quod tur Thomas, Manifestu est, inquit, digamu non 3.